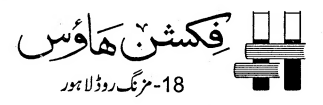


ط داکٹر مبارک علی



نون: 7249218-7237430 E-mail:FictionHouse2004@hotmail.com

# جمله حقوق محفوظ ہیں

نام كتاب : مغل دربار

مصنف : ڈاکٹرمبارک علی

پېلشرز : فکشن ېاؤ س 18-مزنگ روژ، لا مور

ون:7249218-7237430

ابتمام : ظهوراحدخان

كَبِوزنَّك : فَكْشَ كَبُوزنَّكَ ايْنَدُّ كُرافْكَ ، لا بور ريز : المطبعة العربيه لا بور

رِنْرُز : المطبعة العربيه لا بور سرورق : عباس

اشاعت : 2004ء

قيمت : -/100روپ

انتساب

اپنے والدین مسعود علی خال مرحوم <u>؛</u> بتول بیگم مرحومہ کے نام

.

## پیش لفظ

مغل عدد کی تهذیب و ثقافت کی چھاپ ہندوستانی معاشرے پر بہت گہری ہے' اس ثقافت و کلچر کا مرکز مغل دربار تھا۔ اس کی رسولت' تقریبات' تہوار اور آواب نے معاشرے کے ہر طبقہ کی سافت بنانے ہیں مدد دی' دربار کی شان و شوکت اور دولت کی فراوانی کے پر طبقہ کی سافت بنانے ہیں مدد دی' دربار کی شان و شوکت اور دولت کی فراوانی کے ارتقاء کو پی منظر میں عوام کی غربت و افلاس جاگیروارانہ معاشرے کی زائیت و روایات کے ارتقاء کو سجھنے میں مدد دے گی۔ اس کتاب کی تیاری میں میں اپنے اساتدہ کا ممنون و مظلور ہوں محصوصیت سے پروفیسر احمد بشیر' سابق صدر شعبہ تاریخ سندھ یونیورشی اور پروفیسر ایچ۔ بوسے' ڈین و صدر شعبہ مشرقی علوم' کیل یونیورشی جرمنی' شکریہ کے مستحق ہیں جنہوں نے ایپ مشوروں سے نوازا اور کتاب کے مسودے کو دیکھا۔

بنیادی طور پر بیہ مقالہ پی- ایج- ڈی کے لئے لکھا گیا تھا۔ اس کا اردو ترجمہ ترمیم و اضافے کے ساتھ لکھا گیا ہے۔

مبارک علی لاہور

|   |    | × ×                                     | فهرست       |
|---|----|-----------------------------------------|-------------|
|   |    |                                         |             |
|   | 7  | نظریه بادشاهت ٔ دربار اور رسومات ٔ      | پهلا باب:   |
|   | 9  | نظریه بادشاہت کا تاریخی پس منظر         | 21          |
|   | 15 | اسلام اور نظریه بادشاهت                 |             |
|   | 20 | مغل نظريه بادشاهت                       |             |
|   | 27 | شاهی' علامات'                           | دو سرا بات: |
|   | 28 | تخت                                     |             |
|   | 32 | رسم تخت نشيني                           |             |
|   | 36 | فطب                                     |             |
|   | 38 | تک                                      |             |
|   | 40 | شاہی مبریں                              |             |
|   | 41 | شاہی علم و جھنڈے                        |             |
|   | 42 | شای اخمیازات                            |             |
|   | 43 | چتر اور کو کب                           |             |
|   | 55 | متحل دربار                              | تيرا باب:   |
|   | 55 | وربار                                   |             |
|   | 58 | رسومات                                  |             |
|   | 65 | دربار میں سفیروں کا استقبال             |             |
|   | 67 | بادشاہ کے روز مرہ کیے معمولات           |             |
|   | 81 | تقریبات' تهوار' تفریحات اور شاہی جلوس'· | چوتھا باب:۔ |
|   | 83 | جشن نوروز                               |             |
|   | 85 | جشن وزن                                 |             |
|   | 87 | شای تفریحات                             |             |
| · | 89 | ہاتھیوں کی لڑائی                        |             |
| - | 90 | چوگان                                   |             |

| 91  | و سری تفریحات               |              |
|-----|-----------------------------|--------------|
| 91  | شاہی جلوس                   | 2=           |
| 100 | خطابات                      | بانجوال باب: |
| 100 | خطابات کا تاریخی پس منظر    | •            |
| 102 | مغل بادشاہوں کے خطابات      |              |
| 104 | شنرادے و شنزادیوں کے خطابات |              |
| 105 | بگیات کے خطابات             |              |
| 105 | امراء کے خطابات             |              |
| 110 | خوشنویوں کے خطابات          |              |
| 110 | موسیقاروں کے خطابات         |              |
| 110 | رو سرے خطابات               | · ¥ ·        |
| 115 | شابی انعامات و خیرات        | چھٹا باب:۔   |
| 115 | انعامات                     |              |
| 118 | خيرات                       |              |
| 126 | مغل امراء                   | ساتوال باب:۔ |
| 128 | منصب دار اور امراء کی قتمیں |              |
| 129 | نو وارد اور دربار           |              |
| 131 | خانہ زاد امراء              |              |
| 132 | امراء اور رعیت              | 4            |
| 135 | امراء اور بادشاه            | •            |
| 139 | خانه نشینی                  |              |
| 139 | ضبطي                        |              |
| 141 | طرز معاشرت<br>م             | ¥            |
| 152 | مغل معاشره اور عوام         | آٹھواں باب:۔ |
| 159 | الآامان في الم              |              |

## نظريه بادشاهت دربار اور رسومات

دربار'اس کے اداروں' اور رسوات کو سیجھنے کے لئے ضروری ہے کہ نظریہ بادشاہت اور اس کے ارتقاء پر نظر ڈالی جائے۔ کیونکہ اس پر ہی دربار کی بنیاد اور اساس سیخی۔ بادشاہت کا نظریہ جو تاریخی مراحل سے گذر کر ہم تک پہنچا ہے' اس میں بادشاہ کی ذات کو اعلیٰ ارفع' اور افضل تنلیم کیا جاتا ہے' جو روحانی اور دنیاوی خصوصیت کا مظر ہوتی ہے۔ اس حیثیت سے بادشاہ ایک بافوق الفطرت شخصیت کی شکل میں ابحر کر آتا ہے۔ بادشاہ کی الوہی ذات کا تصور کیے بیدا ہوا؟ اور یہ کن کن تاریخی مراحل سے گذرا؟ اور کیے انسانی تمذیب و تمدن کے ساتھ بیدا ہوا؟ اس کا جائزہ یماں اختصار کے ساتھ لیا جائے گا' تاکہ دربار کی رسوات کی ابتداء اور ان کی ایمیت کا اندازہ ہو سکے (ا)

## نظريه بادشاهت كا تاريخى يس منظر

جیس فرزر (JAMES FRAZER) نے اپی شہرہ آفاق کتاب "دشاخ زریں" میں اس موضوع پر سیرحاصل بحث کی ہے کہ بادشاہ کی شخصیت کس طرح انسانی معاشرے میں انتہائی اہم 'متاز اور طاقت ور بن کر ابھری۔ اس کے دلا کل کے مطابق بادشاہ کی اولین حیثیت انسانی معاشرے میں ایک ساحر یا جادوگر کی بھی۔ جو معاشرے کا سب سے زیادہ اہم فرد سمجھا جا تا تھا۔ کیونکہ بحیثیت ساحر کے یہ فطرت اور اس کی قوتوں پر قابو پالیتا تھا اور معاشرے کے افراد کو ارضی و ساوی آفات سے محفوظ رکھنے کی کوشش کرتا تھا۔ اس تصور نے کہ وہ النی اور روحانی قوتوں کا مالک ہے اس کی ذات کو مقدس اور الوہی بنا دیا اور اس کا درجہ دلیوی یا دلیو تا کے نائزدہ کا ہوگیا۔ وہ خود بھی اپنے آپ کو چاند اور سورج کا بیٹا سمجھتا تھا جو اس وقت فطرت کی براسرار تو تیں تھیں۔ (۲)

چنانچہ سلطنت بیرو کے بادشاہ کو سورج کا بیٹا سمجھا جا آ تھا۔ جبکہ میکسیکو کے بادشاہ مونگیز یوما کو اس کی رعایا دیو تا کی طرح بوجتی تھی۔ بابل کے سلاطین میں سارگن اول (۳ ہزار ت۔ م) سے لے کر ''ار'' کی چوتھی سلطنت تک سب خدائی کا دعویٰ کرتے تھے۔ ارساس بارشاہ (یہ سلطنت ۲۵۰ ق- م- میں قائم ہوئی) مرو ماہ کے بھائی کملاتے تھے۔ مصر کے بادشاہ کو بھی خدا سمجھا جاتا تھا اور اس کے سامنے قربانی کی جاتی تھی۔ یہ خود کو تمام اقوام اور ممالک جو مشرق سے مغرب تک تھیلے ہوئے تھے ان کا فرمال روا سبحتے تھے اور ان کے القاب سورج دیو تا سے ماخوذ سخے۔ وسط ہند میں ہندوؤں کا ایک فرقہ یہ عقیدہ رکھتا تھا کہ ان کا مماراجہ کرش کا نمائندہ یا خود کرش سے۔ اس عقیدہ کی وجہ سے اس فرقہ کا ہر مرد اور عورت اپنی ذات اور مال کو بادشاہ کی ذات اور مال کو بادشاہ کی ذات کے قربان کرنے کو تیار رہتے تھے (۳) ہندوستان میں منو کے شاستروں میں بادشاہ کو دیتا سمجھا جاتا تھا۔ (۳)

فرے (FRYE) نے قدیم میسو پوٹامیہ میں بادشاہ کے ارتقاء کا ذکر کرتے ہوئے کھا ہے کہ ابتداء میں بادشاہ کے فراکش میں یہ شامل تھا کہ وہ اپنے لوگوں کے لئے غذا کی فراہی کا بندوبت کرے۔ لیکن جب کاشکاری میں ترقی ہوئی اور غذا کو ذخرہ کرنے کے طریقے دریافت ہوئے تو پحربادشاہ کے فراکش میں یہ شامل ہوا کہ وہ کس طرح اپنے لوگوں کو دشنوں ہے اور ارضی و حادی آفتوں اور بلاؤں سے محفوظ رکھے۔ اس حیثیت میں بادشاہ کی فخصیت کاشکاری معاشرہ کے مریراہ کی نہیں رہی بلکہ اب وہ دیوی دیو تاؤں اور عوام کے درمیان ان کا نمائندہ ہو گیا۔ (۵) اور اس کی ذات الوہیت کی شکل افتیار کر گئی اور اس کے گرد تقدس پاکیزگی احزام اور عقیمت کا معاشرے کی سب سے اعلیٰ اور اس فخصیت کو معاشرے کی سب سے اعلیٰ اور اس فخصیت ہیں براہ اس کی ذات اب اس کی ذات سے معاشرہ کی خوصیت کو معاشرے کی سب سے اعلیٰ اور اس نظریہ نے بہاں بادشاہ کو ممتاز خصوصیات کا طامل بنایا اور اس کے لئے بہرین مراعات ارفع شخصیت کو ہر بلا مصیبت کی موئی تاکہ بادشاہ کی گھا تے بیتے نہیں دیکھے اس رکھیں وہ ان اور اور برائی سے بچایا جا سے۔ مثل ضروری ہوا کہ کوئی بادشاہ کو کھاتے بیتے نہیں دیکھے اس جادہ اور برائی سے بچایا جا سکے۔ مثل ضروری ہوا کہ کوئی بادشاہ کو کھاتے بیتے نہیں دیکھے اس جادہ اور برائی سے بچایا جا سکے۔ مثل ضروری ہوا کہ کوئی بادشاہ کو کھاتے بیتے نہیں دیکھے اس جادہ اور برائی سے بچایا جا سکے۔ مثل ضروری ہوا کہ کوئی بادشاہ کو کھاتے بیتے نہیں دیکھے اس جادہ اور برائی سے بچایا جا سے۔ مثل ضروری ہوا کہ کوئی بادشاہ کو کھاتے بیتے نہیں دیکھے اس جادہ اور برائی سے بچایا جا سے۔ مثل ضروری ہوا کہ کوئی بادشاہ کو کھاتے بیتے نہیں دیکھ کیس۔ (۲)

ار ان میں یہ دستور تھا کہ جب لوگ بادشاہ کے حضور میں جاتے تھے تو اپنی آمکھوں کو ہاتھوں سے ان ان آمکھوں کو ہاتھوں سے دھانک لیتے تھے اور کتے تھے "میسوزم" (میں جل رہا ہوں) (2) بادشاہ کے دن رات کے معمولات مقرر تھے جن پر اسے مختی سے کاربند ہوتا بڑا تھا(۸)

ابتداء میں ان روایات کا مقصدیہ تھا کہ بادشاہ کو ارواح بد اور سحرو جادو سے محفوظ رکھا جائے لیکن بعد میں ان روایات نے بادشاہ کو مافوق الفطرت ہتی بنانے میں مدو دی۔

ای وجہ سے روایت قائم ہوئی کہ بادشاہ کا خون گرانا اور اسے مٹی میں ملانا جاہی کا باعث ہو آ ہے اس لئے اگر بادشاہ کو قتل کیا جا آ تھا تو اس طرح سے کہ اس کا خون زمین پر نہ کرنے پائے اس روایت کی وجہ سے مگولوں میں یہ رواج تھا کہ بادشاہ کو قالین میں لپیٹ کر مارتے تھے۔ اس طرح بادشاہ اپنے جم سے کسی چیز کو جدا نہیں کر تا تھا۔ کیونکہ یہ عقیدہ تھا کہ جو چیز جم سے جدا ہوگی اس کی مدد سے اس پر جادد ہو سکتا ہے۔ چتانچہ فرنیک بادشاہ تجامت نہیں بنواتے تھے۔ مگولوں میں بھی یہ رواج تھا کہ "خان" بھیشہ لمبے بال رکھتا تھا۔ لمبے بال رکھتا تھا۔ اللہ شاہی علامت بن گیا تھا۔

بادشاہ الوی ہونے ک وجہ سے زمین پر قدم نہیں رکھ سکتا تھا۔ جب وہ باہر جا آاتو سواری میں جا آ تھا۔ جب وہ باہر جا آتو سواری میں جا آتھا۔ کل میں وہ بیشہ قالینوں پر چلاا تھا۔ بادشاہ کے نام کے سلسلہ میں بھی یہ عقیدہ تھا کہ اصل نام کمی پر ظاہر نہ ہو کیونکہ اس عقیدہ کے تحت نام انسان کی روح اور جمم کا حصہ ہے اس لئے بادشاہ کو اصل کی بجائے ود سرے نام سے بکارا جا آتھا۔ اس کا نام لیتا رعایا کے لئے جرم تھا۔ اس روایت نے بعد میں شاہی القاب اور خطابات کو پیدا کیا۔ (۹)

نظریہ الوہیت شاہی نے عوام میں اس عقیدہ کو پیدا کیا کہ بادشاہ کی صحت کے ساتھ ساتھ ماتھ کک خوشحالی قائم رہتی ہے اس لئے اگر وہ جسمانی طور پر ناقص ہو گیا تو اس کا اثر ملک کی آبروی اور خوشحالی پر پڑے گا۔ ابتدائی زمانہ میں جب بادشاہ میں کوئی جسمانی خامی یا خرابی پیدا ہو جاتی تھی یا وہ ضعیف ہو جاتی تھا تو اسے مار دیا جاتی تھا لیکن بعد میں یہ تبدیلی آئی کہ ایسے مخض کو تخت و تاج سے محروم کردیا جاتی تھا۔

قدیم مندوستان کی تاریخ میں اس کی بست سی مثالیں ہیں:۔

دهرت راشتراس وجه سے تخت پر نہیں بیٹما کہ وہ اندھا تھا' دیو پی جو پرتپ کا لڑکا تھا تخت نشیں نہیں ہو سکا کیونکہ وہ کوڑھ کا مریض تھا' رانا سانگا جو مختلف جنگوں میں زخمی ہو کر اپنے مختلف اعضاء کھو چکا تھا آگرچہ بادشاہ تو رہا گروہ تخت پر نہیں بیٹھتا تھا۔ (۱۰)

اس نظریے نے اس عقیدہ کو پیدا کیا کہ بادشاہ سحری اور مانوق الفطرت قوتوں کے حال ہوتے ہیں اور ان میں یہ صلاحت ہوتی ہے کہ وہ زمین کو سرسزر رکھ سکیں اور اپنی رعایا کو نعتیں فراہم کر سکیں۔ منو شاستر میں ایک اچھے بادشاہ کی جو خصوصیات بتائی گئی ہیں ان میں اس کاعدل و انصاف خصوصیت سے قابل ذکر ہے۔ ایک عادل بادشاہ کی حکومت میں لوگ صبح سلامت پیدا ہوتے ہیں اور زیادہ عمریاتے ہیں۔ ہو مرکے یونان میں بھی یہ عقیدہ تھا کہ بادشاہ اور اس کی ہرچز با برکت اور مقدس ہوتی ہے اور ایک اچھے بادشاہ کے دور میں برکتیں ہوتی ہیں۔ (۱۱)

سینٹ پیرک (ST. PATRICK) نے ایک اجھے بادشاہ کی جو خصوصیات بتائی ہیں وہ سے

کہ اس کے دور حکومت میں موسم عمدہ ہوتا ہے' سمندر خاموش رہتا ہے' فصلیں چھلی چولتی ہیں اور درخت چھلوں سے لدے ہوتے ہیں۔ اگر بادشاہ ظالم ہو تو ملک میں قیط' خشکی' پھلوں کی کی اور اناج کی قلت ہو جاتی ہے۔(۱۲)

بادشاہت کے ارتقاء کے اس پس مظر میں جو عوامل سے انہوں نے اس کی شخصیت کو روحانی اور دنیاوی دونوں لحاظ سے اعلیٰ و افضل بنا دیا۔ اس کی ذات ایک دیو آگی طرح ہو گئی جس کے اعزاز میں مندر بنائے جاتے تھے' اس کی پوجا کی جاتی تھی اور اسے خوش کرنے کے لئے اس کے نام پر قربانی کی جاتی تھی۔ (۱۳)

عقیدت کے اظہار کے طور پر اسے نذر' نیاز اور نذرانے پیش کئے جاتے تھے۔ بادشاہ کی ذات کو اس قدر مقدس اور پاکیزہ خیال کیا جاتا تھا کہ اس کے خلاف سوچنا اور بغاوت کا خیال کرنا تک جرم سمجھا جاتا تھا۔ یمال تک کہ اگر کوئی خواب میں بادشاہ کے خلاف بغاوت کر دے یا بادشاہ کو برا بھلا کہہ دے تو یہ بھی ایک برا جرم ہوتا تھا۔ مثلاً ایران قدیم میں بہمن بادشاہ کے جزل گل شاسپ نے خود کو خواب میں بادشاہ کے خلاف بغاوت کرتے دیکھا۔ جب اس کے جزل گل شاسپ نے خود کو خواب میں بادشاہ کے خلاف بغاوت کرتے دیکھا۔ جب اس کے سپایوں کو اس خواب کا علم ہوا تو انہوں نے اسے قل کر ڈالا۔ ایک دوسرا واقعہ ہے کہ آئین موبد نے ایک بار خواب میں دیکھا کہ اس نے ارد شیر بادشاہ کو برا بھلا کہا ہے تو اس نے اس جرم میں اپنی زبان خود کاٹ لی۔ (۱۳)

بادشاہ کے اس الوی نظریہ کو ذہن میں رکھتے ہوئے جب ہم دربار کا تصور کرتے ہیں تو وہ ہمارے سامنے وہ تصویر پیش کرتا ہے جو کی دیو تا کی عبارت گاہ کی ہوتی ہے۔ ایک وسیع و عریض ایوان جس کے آخری حصہ میں نمایاں جگہ تخت پر بادشاہ جلوہ افروز ہو تا ہے۔ ایسے جیسے کسی دیوی یا دیو تا کا بت کسی اونچ چبو ترے پر رکھا ہو تا ہے۔ ایوان کی خاموشی صفائی و پاکیزگ عودو لوبان کی خوش ہو ایک تقدس کی فضا کو پیدا کرتے ہیں۔ ورباری بادشاہ کی موجودگی میں خاموشی سے سینہ پر ہاتھ رکھے گھڑے ہوتے ہیں جس کا مطلب اطاعت و فربال برداری ہوا کرتا تھا۔ ایک ایکھ عبادت گذار کی طرح یہ درباری اپنے بمتر لباس میں آتے تھے اور بادشاہ کے سامنے جھک کر سجدہ کرکے یا اس کے ہاتھ پاؤں چوم کرانی عقیدت کا اظہار کرتے تھے۔

بادشاہ کے لئے جو آداب مقرر تھے ان سے بھی بادشاہ کی الوبی حیثیت جھکتی تھی مثلاً ہاتھ پاؤں اور اس کے جوتے کو چومنا، گھٹوں کے بل جھکنا، سجدہ کرتا، اور اس کی موجودگی میں ہاتھ باندھ کر خاموثی سے کھڑے ہوتا وغیرہ - قدیم ایران میں کسی کو بید اختیار نہیں تھا کہ وہ بغیر اجازت کے بادشاہ کے قدم چوہے - کسی کو صرف جوتے چومنے کی اجازت ملتی تھی کسی کو شاہی لبادے کی آسین' جب کس کو پاؤں یا تخت چوہے کی اجازت ملتی تو سے ایک بڑے اعزاز کی بات ہواکرتی تھی۔ (۱۵)

اران میں ساسانیوں کے عمد میں ان کا دربار عام طاق کری کے ایوان میں ہو آ تھا۔
فرش پر نرم و دین قالین بچھے ہوتے تھے۔ دیواروں کے بعض حصوں پر بھی قالین لاکائے جاتے
تھے۔ باتی حصوں پر تصویریں ہوتی تھیں۔ شاہی تخت ایوان کے آخر میں پردے کے پیچھے ہو تا
تھا۔ درباری مقررہ جگہ پر کھڑے ہوتے تھے۔ امراء اور ممتاز لوگوں کے درمیان ایک حبظلہ
حاکل رہتا تھا۔ پھر اچاتک پردہ اٹھتا تھا اور بادشاہ تخت پر دیبا کے بھیے کے سارے ذر مفت کا
جیش بما لباس پنے جلوہ گر ہو آتا تھا۔ ایوان کی چھت میں ما روشن دان تھے ان سے روشنی چھن
چھی کر آتی تھی جس کے اثر سے درباری ہیت ذرہ ہو جاتے تھے۔

درباری وربار میں واخل ہوتے وقت اپنی آسین سے سفید رومال نکال کر منہ کے آگے باندھ لیتا تھا آگہ اس سے مقدس چزیں ناپاک نہ ہوں۔ یہ بادشاہ کے جلال کی وجہ سے بھی ہو آ تھا۔ تخت کے قریب آکروہ زمین پر گر پڑتا اور جب تک بادشاہ اٹھنے کی اجازت نہیں دیتا وہ اس حالت میں پڑا رہتا تھا۔ اٹھنے کے بعد انتماکی تعظیم سے سلام کرآ' بات کرنے سے پہلے وہ بیشہ بادشاہ کے لئے دعائیہ جملے کہتا جیسے سدا سلامت رہو وغیرہ۔

دربار میں تین جماعتیں ہوتی تھیں: اسوار اور شنرادے ' یہ جماعت پردے ہے جو بادشاہ اور اس کے درباریوں کے درمیان حائل ہوتا تھا دس ہاتھ کے فاصلے پر کھڑی ہوتی تھی ' اس سے درباریوں کے درمیان حائل ہوتا تھا دس ہاتھ کے فاصلے پر کھڑی ہوتی تھی ' اس سے دس ہاتھ اور مصاحب ہوتے تھے ' اس سے دس ہاتھ چھے تیسری جماعت ہوتی تھی جس میں مسخرے ' بھاتڈ اور باذی گر ہوتے تھے۔ دربار میں کی فجل ذات اور کم اصل مثلاً جولا ہے یا تجام کے بیٹے کو داخل نہیں ہونے دیا جاتا تھا خواہ وہ اپنے فن میں با کمال ہی کیوں نہ ہو۔ اس کے علاوہ لولا لنگڑا اور معذور بھی دربار میں نہیں آسکا تھا۔ (۱۲)

دربار میں بادشاہ کو سلام کرنے کے مختلف طریقے تھے مثلاً سیدھے ہاتھ کو پھیلا کر اور الگلیاں سیدھی کرکے آواب کرتے تھے (نازی سلوٹ کی طرح) (۱۵) ایک طریقہ یہ بھی تھا کہ بادشاہ کے سامنے ہاتھ کی ہتھیلیوں کو بغل میں چھپا لیا جاتا تھا۔ یہ طریقہ "دست کش" کملا تا تھا۔ اس سے یہ مقصد بھی تھا کہ بادشاہ پر کسی تملہ کا خطرہ نہ ہو۔ (۱۸) ایک اور طریقہ میں ہاتھ کی ہتھیلی کو منہ تک لے جاتے تھے۔ یہ شاکہ خوف اور تعجب کے اظہار کی علامت تھا۔ (۱۹) دربار کی یہ تمام رسوبات اس بات کی نشاندی کرتی ہیں کہ بادشاہ کی ذات کو مقدس سمجھا

جاتا تھا۔ اور ان کے ذریعے درباریوں اور رعیت میں بادشاہ اپنی عزت و احرّام اور عقیدت کے جذبات پیدا کرتا تھا تاکہ نفسیاتی طور پر عوام خود کو کمتر اور بادشاہ کو برتر سمجھیں اور اس سے وفا داری کو اپنی زندگی کا سب سے بوا مقصد جانیں۔

بادشاہ کی شخصیت کا تقدی ان رسوات کے ساتھ ساتھ ان علامات سے بھی پرسے جاتا تھا جو خاص طور پر بادشاہ کے لئے مخصوص تھیں۔ ان میں سے سب سے اہم تخت تھا۔ وربار میں یہ اونچی بلند اور ممتاز نشست بادشاہ کو دو سرول سے علیمہ کرتی تھی۔ اس پر بیٹھنے کا حق صرف بادشاہ کو ہو تا تھا۔ اس وج سے تخت بھی ایک مقدس علامت ہو گیا تھا۔ جب بادشاہ تخت پر بیٹھنا تھا تو درباریوں کو اس کی موجودگی میں بیٹھنے کا حق نہیں ہو تا تھا۔ وہ خاموثی سے آداب بھا لاکر اپنی مخصوص جگہوں پر کھڑے ہو جاتے تھے۔ قدیم ہندوستانی میں بادشاہ کی نشست کو سکھاس کتے تھے جس کے معنی ہیں "شیر کی نشست"۔ کیونکہ ہندوستانی حکمران اپنے گدے پر شیریا چیتے کی کھال بچھایا کرتے تھے اس لئے ان کی مخصوص نشست اس نام سے پکاری جانے شیریا چیتے کی کھال بچھایا کرتے تھے اس لئے ان کی مخصوص نشست اس نام سے پکاری جانے گی۔ ونیا کے مختلف ممالک میں بادشاہوں نے ہمیشہ اس بات کی کوشش کی کہ اپنے لئے تو بصورت ہیرے جوا ہرات سے مزین سونے چاندی یا ہاتھی دانت کے تخت بنوا کیں۔ ٹاکہ ان کی شخصیت مزید پر رعب ہو۔

بادشاہ کی دوسری اہم علامت آج کی تھی جس کی ابتداء ایران سے ہوئی۔ (۲۰) اور ان سے دوسری اقوام نے لیا۔ قدیم فارس میں آج کے لئے کئی الفاظ استعال ہوتے تھے جیسے "افسر" "اف" معنی اونچائی کے اور سربمنی سرکے چنانچہ "افسرور" آجور کو کہتے تھے۔

"و عیم" (DIADEM) اور تیار (TIARA) بھی آج کے لئے استعال ہوتے تھے۔
ایران کے بادشاہوں نے اپنے لئے خاص طور پر ایک آج بنوایا تھا۔ جو ایک بڑے برت کی ماند
تھا جس میں یا قوت ہموتی اور عقیق سونے اور جاندی کے ساتھ بڑے ہوئے تھے۔ یہ آج اس
قدر بھاری تھا کہ بادشاہ کی گردن اس کا بوجھ برداشت نہیں کر سکتی تھی اس لئے یہ ترکیب نکالی
گئی تھی کہ اسے سونے کی بہت باریک زنجر کے ساتھ چھت میں مطلق کر دیا گیا تھا۔ بادشاہ جب
تخت پر بیشتا تو اپنا سراس آج میں ڈالآ۔ جب اس کا سراس میں داخل ہو جا آتو پھر پردہ اٹھتا
اور درباری اسے دکھ کر خوف و احرام سے سجدے میں گر جاتے تھے۔ (۱۲) آج کی اس ابمیت
کے چیش نظر کہ اس سے ان کی شخصیت میں اضافہ ہو آ تھا۔ ہر بادشاہ اپنے لئے خوبصورت سے خوبصورت نئی طرز کے آج بن میں اس قدر سرایت کرچکا تھا کہ وہ عام طور پر اس کی قسم کھایا
شے۔ تخت و آج کا لقدس عوام میں اس قدر سرایت کرچکا تھا کہ وہ عام طور پر اس کی قسم کھایا

#### -22/

شاہی قوت و طاقت کی تیری علامت "عصا" تھا۔ یہ اس پہلو کو ظاہر کرتا تھا کہ باوشاہ برامنی فساد اور بعناوت کو دور کرنے کے لئے طاقت استعال کر سکتا ہے۔ رومیوں میں "لکڑی کا بنڈل" طاقت اور سزا کو ظاہر کرتا تھا۔ قدیم بندوستان میں حکومت اور انظام حکرانی کو چلانے کے اصول کو "وُتِدُامتی" کتے تھے۔ اس کے بس منظر میں یہ تصور تھا کہ انسان چو تکہ فطراً" خود غرض اور لڑائی جھڑا کرنے والا ہے اس لئے ضروری ہے کہ اسے طاقت اور سزا کے ذریعے قابو میں رکھا جائے باکہ ملک میں امن و امان رہے۔ مماجمارت میں اندرا دیوتا باوشاہ کو وُتِدُا وَتا ہے باکہ وہ ایمانداری اور مسلح پندی کے ساتھ حکومت کرے۔ برطانیہ میں آج بھی آجیوشی کے موقع پر باوشاہ کو عصا دیا جاتا ہے۔ جو اس کی طاقت کو ظاہر کرتا ہے۔ موجودہ دور میں فیلڈ کے موقع پر باوشاہ کو عصا دیا جاتا ہے۔ جو اس کی طاقت کو ظاہر کرتا ہے۔ موجودہ دور میں فیلڈ کے موقع پر باوشاہ کو عصا دیا جاتا ہے۔ جو اس کی طاقت کو ظاہر کرتا ہے۔ موجودہ دور میں فیلڈ کارشل کی چھڑی (BATON) بھی اس روایت کی غازی کرتی ہے۔

بادشاہت کی چوتھی علامت انگوتھی تھی جیسا کہ فرے (FRYE) نے خیال ظاہر کیا ہے کہ یہ فدا اور بادشاہ کے درمیان معاہدہ کی ایک علامت تھی ، خانشی اور ساسانی دور کی دیواری تصاویر بیس کئی جگہ دیو آ بادشاہ کو انگوتھی دیتے دکھائی دیتے ہیں۔ ایک تصویر بیس اہرمن مزدا کے باتھ بیس انگوتھی دکھائی گئی ہے۔ جو وہ بادشاہ کو دینے والا ہے۔ (۲۲) انگوتھی بادشاہ کی قوت اور اعتاد کو ظاہر کرتی تھی کیونکہ یہ و حظ کے بجائے استعال ہوتی تھی اس لئے بادشاہ جب اپنی طاقت انگوتھی این عمدے دار کو دیتا تھا تو اس کا مطلب یہ ہو تا تھا کہ اس نے اپنی طاقت دور خود مخاری کو اس کے حوالے کر دیا۔

ان علامات کے علاوہ و دسرے ذرائع سے بھی بادشاہ اپنی شخصیت کو ابھار آ اور عوام میں اپنی بیب و عظمت قائم کرنے کی کوشش کرنا۔ ان بی میں ایک علامت سکہ کی بھی تھی جو ہر بادشاہ اپنی تخت نشین کے بعد جاری کرنا تھا جس پر اس کا نام 'خطاب' سال جلوس اور کوئی نہ بی علامت درج ہوتی تھی۔ مثلاً ساسانی سکوں میں بادشاہ کے بالائی جھے کی تصویر ہوتی تھی اور بادشاہ کا نام مع القاب کے درج ہوتی تھا۔ پشت پر آتش گاہ ہوتی تھی۔ اس وقت تک سکہ پر طغرایا کوئی اور علامت نہیں ہوتی تھی۔ (۲۳)

خطابات اختیار کرتے وقت اس بات کا خیال رکھا جا آ تھا کہ ایسے خطابات پند کئے جائیں جن سے بوشاہ کی ذہب سے مجت ظاہر ہو اور وہ خود کو ذہب کا حامی و اهین ثابت کر سکے۔ دوسری فتم میں وہ خطابات آتے تھے جن سے باوشاہ کا جلال 'طاقت و قوت' اس کی سلطنت کی عظمت ' وسعت اور ذاتی خوبیاں ظاہر ہوتی تھیں مثلاً ساسانی باوشاہوں کے خطابات تھے۔

د جریز- بزار رفت (بزار خویول والا) بزار بندگ (بزار غلامول والا) اور تم یزد گرد (قوی یزد گرد) وغیره-(۲۳)

عام طور سے بادشاہ عوام کے سامنے بہت کم آ یا تھا لیکن جب وہ رعیت کے سامنے آ یا تھا اور ایسے موقعوں پر خاص اہتمام کیا جا تھا۔ اس کا لباس انتمائی بیش قیت ہو یا تھا' اس کے اردگر دمافظ دستہ' امراء وزراء اور درباری ہوتے تھے اور اس کا جلوس بری شان و شوکت کے ساتھ لکتا تھا تاکہ لوگوں بیس اس کی طاقت اور قوت کا رعب بیٹھ جائے۔ بادشاہ کے ظانب بغاوت کرنے یا سازش کرنے والوں کے ظانب خت سزاؤں کا رواج تھا۔ تاکہ لوگ ان سزاؤں کو دکھ کریا سن کر عبرت حاصل کریں۔ یہ سزائیں عوام کے سامنے دی جاتی تھیں اور ان بیس ہاتھ بیر کانا' بھانی پر لٹکانا' جانوروں کے آگے مجرموں اور باغیوں کو ڈالنا شامل تھا۔ بعض او قات لاشوں کو شرکے چوراہوں پر لٹکا دیا جاتا اور بعض مقدمات میں مجرموں اور باغیوں کو راہوں اور باغیوں کو تشیر کرا کے انہیں سزا دی جاتی تھی۔ خاص بات یہ ہے کہ سخت سزائیں سیاس باغیوں اور عمرموں کو دی جاتی تھیں تاکہ لوگوں میں سے بغاوت کے آغار بالکل ختم ہو جائیں۔

ہر مادشاہ اپنی رہائش کے لئے علیحدہ محل تغیر کرا آ تھا۔ وہ قدیم محل میں رہنا پند نہیں کر آ تھا۔ اس وجہ سے پرانا محل بغیر مرمت اور دیکھ بھال کے چھوڑ دیا جا آ تھا۔ جس کی وجہ سے بوسیدہ اور ٹوٹی شاہی محارتوں میں اضافہ ہو آ رہتا تھا۔ ہر بادشاہ نیا محل اس لئے تغیر کرا آ تھا کہ آکہ اس کی حکومت کی ابتداء ہرنی چیزے ہو اور کسی پرانی چیز کا اس میں وخل نہ ہو۔

چونکہ یہ روابت بھی کہ دربار عمی ہر درباری بادشاہ کی خدمت میں حاضر ہوتے وقت اسے نذرانہ چش کرے اور بادشاہ اس کے عوض اسے کوئی تیتی تحفہ یا خلعت دے اس لئے بادشاہ کے لئے ضروری تھا کہ اس کا فزانہ بھرا ہونا چاہیے، کا کہ وہ درباریوں، سفیروں، عالموں اور شاعوں کو تحفے خیوں کو تحفے تحا نف ربتا رہے اور وقا "فوقا" عوام میں ابنی سخاوت و فیاضی کا اظمار کرتے ہوئے غریبوں، اپا بجوں، تیموں اور بیواؤں کو چیے تقسیم کرتا رہے۔ اس لئے اس کے فزانے کو ہوئے غریبوں، اپا بجوں، تیموں اور بیواؤں کو چیے تقسیم کرتا رہے۔ اس لئے اس کے فزانے کو ہواکرتے تھے۔ اس لئے اس کے فزان کو مزید بردھایا جا آبادر ہواکہ بردھتے تھے اس قدر ان ذرائع کو استعمال کیا جاتا اور ان کو مزید بردھایا جاتا۔ بادشاہ کی شخصیت اس کی دیکھ بھال، اس کے محلات حرم، محافظ دستہ مشخولیات، تقریبات، معمولات، اور اس کے کھیلوں پر ذر کشر فرچ ہوتا تھا، جو شاہی فزانہ سے اپوراکیا جاتا تھا۔ اس کا ختیجہ یہ نکا تھا کہ بادشاہ کی شان و شوکت، جاہ و جلال، عظمت و ہیب وراکیا جاتا تھا۔ اس کا ختیجہ یہ نکا تھا کہ بادشاہ کی شان و شوکت، جاہ و جلال، عظمت و ہیب اور دولت و طاقت میں اضافہ ہوتا رہتا تھا اور عوام اور رعیت اس قدر مفلس اور غریب ہوتی اور دولت و طاقت میں اضافہ ہوتا رہتا تھا اور عوام اور رعیت اس قدر مفلس اور غریب ہوتی

جاتی تھی' اور اس قدر مظلوم و مجبور' اور بے حس و لاچار بنتی جاتی تھی۔

#### اسلام اور نظريه بادشاهت

اسلام میں بادشاہت کے تصورات و نظریات شام و عراق اور ایران کی فتوحات کے بعد باز فلینی و ار انی اثرات سے آئے۔ امیہ خلفاء نے اگرچہ اسلامی روایات اور جمهوری روح کو زندہ رکھا لیکن انہوں نے عملی طور پر حکومت چلانے کے لئے بہت می باز عینی روایات کو اتظای اداروں اور درباری رسوات میں اختیار کیا۔ (۲۵) بادشاہت کے نظریہ میں انقلالی تبدیلی «عبای انقلاب» کے بعد آئی جو ارانیوں کی مدد سے کامیاب ہوا تھا خاص طور پر مامون کے دور حومت میں (۸۱۳ ـ ۸۱۳) جس کی ماں ایرانی النسل محمی اور جس کا وزیر ۸۱۸ء کک فضل بن سل رہا جو ارانی تھا اور مسلمان ہونے سے پہلے زر شتی فدہب سے تعلق رکھتا تھا۔ اس وجہ ے ارانی اثرات عباس دربار میں تھلے اور ارانی امراء کی وجہ سے بت جلد معکم مو گئے۔ (٢٦) عبای خلفاء نے اپنے دربار' اور اس سے متعلقہ اداروں کی ترتیب و تنظیم' قدیم ایرانی روایات اور طرز پر کی(۲۷)۔ اس کے رد عمل کے طور پر عباسی خلافت کے دوران دو جماعتوں میں نظریاتی جنگ ہوئی ، جن میں سے ایک دستوری جماعت تھی ، جس میں ندہبی علاء شامل تھے اور دوسری مطلق العنان جماعت مھی جس میں سرکاری افسر اور عمدے دار تھے۔ ان دونوں جماعتوں کے اراکین نے اس بات کی بوری بوری کوشش کی کہ خلافت و بادشاہت کے ادارے كو الني الني نظريات مين دُهال لين- وستورى جماعت كى كوشش تقى كم بادشاه كى لامحدود طاقت کو کم کیا جائے اور اے مجور کیا جائے کہ وہ شریعت کی بالادی کو قبول کرے جبکہ مطلق العنان جماعت کی کوشش مقی که خلیفه کولا محدود طاقت اور اختیارات دے کراہے ایرانی طرز کا تحران بنا دیا جائے-(۲۸) اس جدوجمد میں دونوں جماعتوں کو اپنی اپنی جگه کامیابی موئی- ایک طرف و اس اصول کو تتلیم کر لیا گیا که حکران شریعت می کسی بھی قتم کی تبدیلی کا مجاز نہیں کین اس کے ساتھ ہی یہ بھی تنگیم کر لیا گیا کہ وہ انظامی مسائل میں اپنی لامحدود طاقت کو استعال کر سکتا ہے اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمان حکمران آگرچہ اپنی رعیت مطمئن کرنے کے لئے بار بار اس کا اعلان کرتے رہے کہ وہ شریعت کی بالادستی کو قائم کریں گے اور اس سے روگردانی نمیں کریں گے لیکن عملی طور پر یہ حکمران اپنی شخصیت اور حکومت کے استحکام اور انتظام الطنت كو چلانے ميں بالكل خود مخار رہے اور اس ميں شريعت كے احكام كى قطعى برواہ نہيں

عباس فلانت کے زوال کے ونوں میں جب فلانت کے مشرقی حصد کے صوبائی الموں نے خود مخار حوسی قائم کیں تو ان کے دربار میں ایرانی روایات اور اداروں کا احیاء موا ، خاص طور سے سابانی کیاری اور بویہ محران خاندانوں کے درباروں میں یہ محران خاندان خوہ کو قدیم ار انی شاہی خاندان سے منسوب کرتے تھے۔(۲۹) خود کو ایرانی شاہی خاندان سے منسوب کرنا ادر ابرانی نظریات و افکار کو زندہ کرنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس علاقہ کے لوگوں میں یہ قدیم اثرات کس قدر مضوطی کے ساتھ قائم تے اور وہ یہ عقیدہ رکھتے تے کہ ایرانی شاہی خاندان ك افراد مي "شاى نور" (فر) مو آ ب جو انسى دوسرك افراد ك مقابله مي بلند كرويتا ہے۔(۳۰) اس لئے جب ایک بار سای طاقت و قوت ان کے پاس آئی تو انہوں نے تدمی ے اس بات کی کوشش کی کہ ایرانی تصور بادشاہت اور ایرانی انظامی ادارے اور ایرانی درباری رسوات کو دوبارہ سے ان خود مخار بادشاہوں کے دربار میں رواج ویا جائے۔ اس وجہ ے شاہی خطابات 'آداب' رسومات ' جلوس' انعامات دینے کا دستور ' صدقہ و خیرات کی روایات بادشاہوں کی تعریف میں طویل نظمیں (تصیدے) اور ان کے مرنے کے بعد یادگار کے طور پر عالیشان مقبروں کی تغییر کی روایات قائم ہو کمیں تاکہ ان بادشاہوں کی ہیبت و شان و شو کت لوگوں کے دل و دماغ پر بیٹے جائے۔ یمال بد سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا اسلام کی جمہوری اقدار میں اتن قوت نیس تقی که وه ان نظروات و افکار کی روک تمام کر عتی؟ دراصل حکمران طبقه جن بنیادول پر اپنی مطلق العنانیت اور لامحدود طاقت کو برقرار رکھ سکتا تھا۔ اور جن ذرائع سے وہ عوام پر حکومت کر سکنا تھا وہ ایرانی روایات و نظریات ہی ہو سکتے تھے کیونکہ اسلام میں انہیں وہ افکار نیس مل کتے تھے جو ان کی ذاتی شخصیت اور ان کی ذاتی حکومت کو معکم کرتے۔ اس لئے ایک مطلق العنان یادشاہت اس کے اقتدار اور اختیارات کے لئے بمترین نموند ایرانی طرز حومت تما اور اس لئے اسے اختیار کیا گیا۔ اگرچہ مسلمان فقها میں اس بات پر اختلاف رہا کہ یہ ایرانی بادشاہت کس حد تک اسلامی ہے اور ملوکیت و بادشاہت کمال کک اسلام سے قریب بي لين ايك مرتبه جب مطلق العنان بادشابت كا اداره معكم موكيا تو بمران فقهاء كي باس اس کے علاوہ اور کوئی صورت نہیں تھی کہ وہ اس کا جواز تلاش کرکے اسے اسلامی بنائیں۔ چنانچ سلحوتی وزیر نظام الملک نے "سیاست نامه" میں بادشامت کے جس نظریہ کو پیش کیا ہے اس کے تحت خدا ہر زمانہ میں کی مخص کو منتخب کر کے اسے شابانہ خصوصیات سے نواز آ ہے اکہ وہ دنیا میں بندوں کی آسائش کا انظام کرے۔ خدا اس کے ذریعے سے مصبت و آفت کے دروازے بند کر کے اس کا رعب و دبدبہ قائم کرتا ہے اکد لوگ اس کے زیر سایہ عدل ور

انساف کی زندگی بسرکر سکیں۔(۳۱)

ابن ظرون نے بھی بادشاہت کے ادارے کو اس وجہ سے جائز قرار دیا کہ چوں کہ انسان کی طبیعت میں ظلم و تعدی کا بادہ ہے اس لئے وہ دو سرول کی حق تلفی کرتا ہے اس لئے لوگوں کو کشت و خون و قتل و غارت گری سے بچانے کے لئے بادشاہ کا ہونا ضروری ہے۔ (۳۲) میہ بادشاہ ابی خود مخاری کی سند براہ راست خدا سے لیتے تھے۔ اور خود کو اس دنیا میں خدا کا نائب اور "ظل اللہ" سمجھتے تھے۔ بادشاہ کی اس اعلی و ارفع حیثیت نے اس کی مطلق العنانیت کو صحح و جائز قرار دیا اور اس کے ظاف ہونے والی ہر بعناوت و مخالفت غیر قانونی قرار پائی۔ اس نظریہ بائز قرار دیا اور محاشرے میں بادشاہ کی سیادت و سربراہی اور برتری قائم کر دی۔

اکی مرتبہ جب بادشاہ کی الوہیت کا تصور جڑ کچڑ گیا اور عوام کے ذہنوں میں بید خیال رائخ ہو گیا کہ بادشاہ طل النی اور خدا کا نائب ہے تو بھروہ تمام رسومات جائز قرار پائیں جن کے ذریعے ہو گیا کہ بادشاہ کی حیثیت کو ارفع و اعلیٰ بنایا جا آتھا اور عوام کو ذلیل کر کے ان میں احساس کمتری کو پیدا کیا جا آتھا۔ اس لئے بادشاہ کے سامنے سجدہ کرتا محشنوں کے بل جھکنا اور اس کے ہاتھ و بیر کو چومنا مسلمان حکمران کے درباروں میں عام ہو گیا۔ دربار کی ان رسومات طریقوں اور دستوروں کا بیہ مقصد تھا کہ درباریوں اور رعیت میں اس بات کا احساس ہو کہ بادشاہ مرتبہ عمدے اور حیثیت میں سب سے عظیم اور بلند و بالا شخصیت ہے اس لئے اس کے سامنے جھکنا سجدہ کرنا وی کی کا اس کی موجودگی میں خاموش کھڑے ہونا وہ نفسیاتی طریقے تھے جن کے سجدہ کرنا وی کرنا اس کی موجودگی میں خاموش کھڑے ہونا وہ نفسیاتی طریقے تھے جن کے ذریعہ کو دواری اور انا کو کچلا جا آتھا۔

ہلال السابی نے عبای دربار کا جو نقشہ کھینچا ہے اس سے دربار پر ایرانی رسوات کی گرائی کا اندازہ ہوتا ہے جو عبای حکرانوں نے اختیار کی تھیں۔ خلیفہ تخت پر جلوہ افروز ہوتا تھا۔ جب وہ دربار ہیں آتا تو درباری اظہار عقیدت اور احرّام کے طور پر اس کا ہاتھ چومتے ہو کپڑے سے دُھکا ہوا ہوتا تھا۔ درباریوں کو اس بات کی اجازت نہیں ہوتی تھی کہ وہ بغیر اجازت کے کی سے مخاطب ہوں یا گفتگو کریں۔ اگر خلیفہ کی درباری سے کوئی سوال کرتا تو درباری کا یہ فرض تھا کہ وہ انتمائی آہتگی سے اس کا جواب دے کہ صرف خلیفہ اس کا جواب من سے۔ اگر کوئی اس کی خلاف ورزی کرتا اور زور سے بولتا تو اسے دربار سے باہر نکال دیا جاتا تھا۔ گفتگو کے دوران اس بات کا خیال رکھا جاتا تھا کہ درباری اپنے جم کو حرکت نہ دیں اور وقار کے ساتھ گفتگو کریں۔ خلیفہ کی موجودگی ہیں درباریوں سے توقع کی جاتی تھی کہ وہ خاموثی سے کھڑے

رہیں اور اپنے اردگرد نہیں دیکھیں۔ ان کو اس بات کی بھی اجازت نہیں تھی کہ وہ اپنی مخصوص نشتوں سے کی تھم کا اشارہ یا حرکت کریں۔ دربار کو چھوڑتے وقت ضروری تھا کہ وہ اپنی بشت خلیفہ کی طرف نہیں کرے' دربار میں ہنتا' کھانسنا' اور کھجانا آواب کے خلاف تھا۔(۲۳)

عبای خلیفہ کے دربار کی شان و شوکت کا مظاہرہ ۱۹۸۰ء میں فاطمی خلیفہ عزیز باللہ کے سفیر
کی آمد کے موقع پر ہوا۔ تمام درباری خاموثی سے ایوان میں صف بستہ تھے۔ خلیفہ پردوں کے
پیچے دد پوش تھا۔ اس کے بعد پردے اٹھے تو درباریوں اور سفیرنے دیکھا کہ خلیفہ ایک اونچے
بلند تخت پر ہزاروں مخاطق دستہ کے سپاہیوں کے درمیان بیٹھا ہوا ہے۔ اس کے سامنے صحفہ
عثان رکھا تھا۔ وہ رسول اللہ کا عبادہ اور جھے تھا اور اس کے ہاتھ میں رسول اللہ کا عصا تھا۔
دسول اللہ کی شمشیر کمرکے کرد باندھے ہوئے تھا۔ خلیفہ کو اس حیثیت میں دکھے کر مصری سفیر
حرانی و تعجب سے پکار اٹھا کہ "یہ کیا ہے؟ کیا ہے خدا ہے؟ (۱۳۳)

ایرانی درباری رسومات ، تہواروں اور تقریبوں نے مسلمان تھرانوں کے درباروں میں رہمین ، چک دک اور زندگی پیدا کر دی۔ غیراسلای ایرانی تہوار جیسے نو روز (ہمار کا تہوار) اور مربرجان (خزاں کا تہوار) بڑی شان و شوکت اور اہتمام سے متائے جانے گئے۔ ایرانی باوشاہوں کی تقلید میں مسلمان تھران بھی لیے چوڑے اور پروقار خطابات اختیار کرنے گئے۔ حرم میں فوبصورت عورتیں جمح کرنے گئے جن کی خفاظت کے لئے خواجہ سرا حاصل کئے جاتے تھے۔ ایپ رہنے کے لئے عالیشان ممارات ، محلات اور قصور نقیر کرائے۔ مرنے کے بعد بھی ان کے لئے خوبصورت مقبرے بنے۔ زندگی کی تمام آسائش حاصل کر کے ان سے لطف اندوز ہونے کئے خوبصورت مقبرے بنے۔ زندگی کی تمام آسائش حاصل کر کے ان سے لطف اندوز ہونے کا ربحان برحا۔ بوٹی کی محفلیں ، موسیقی و رقعی ، مصوری و شاعری اور علم نجوم کی سرپرسی کی گئے۔ دو سونے اور چاندی کے بادشاہ اور اس کے درباری رئی اور سکک کا لباس استعال کرنے گئے۔ جو سونے اور چاندی کے بارشاہ اور اس کے درباری شیخی اور جن میں قیتی ہیرے جواہرات جڑے ہوتے سونے و چاندی کے برخوں میں کھانا جانے لگا۔ ای طرح کھیوں میں چوگان اور شطرنج مقبول ہوگئی ان تمام غیر اسلامی روایات اور طریقوں کو مسلمان تھرانوں نے بوٹے گئے۔ ساتھ اختیار کیا۔

ایرانی شای علاات کت کت چرا اگوشی عصا اور نوبت بھی مسلمان حکرانوں نے شاہی علامات کے طور پر افتیار کر لیں۔ مسلمان حکرانوں نے دربار کے ادارے کو اپی مخصیت کو ابحارنے اور بردھانے میں استعال کیا۔ دربار نے بادشاہ کو ایک مافق الفطرت ستی بنانے اور

اے ایک الوی ذات میں تبدیل کرنے میں مرد دی۔ یہ بھی ایک قدیم ایرانی روایت مھی کہ بارشاہ وقا " فوقا" دربار منعقد کرتے رہے تھے اکد لوگوں کی ان تک پننج ہو سکے اور وہ اپنی شکایات براہ راست بادشاہ کو بتاکر اس سے انساف طلب کر سکیں۔(۳۵)

دربار کا لفظ ور اور ابار سے نکلا ہے جس کا مطلب دروازہ پر حاضر ہوتا اور بادشاہ کی زیارت کرتا ہے۔ بادشاہ کے حمل کے دروازے کی بری اہمیت ہوتی تھی۔ کیونکہ اس کا محل یا زیارت کرتا ہے۔ بادشاہ کے محل کے دروازے کی بری اہمیت ہوتی تھی ہوا کرتے تھے اس لئے کل کا دروازہ شاہی علامت بن گیا تھا۔ عثانی ترکوں میں "باب عالی" بادشاہ کی طاقت اور انظامیہ کی علامت تھا اور اس کی حفاظت کرتا باعث عزت تھا اس لئے بادشاہ کے دروازے کا حفاظتی دستہ خاص خاص امراء کے خاندانوں سے لیا جاتا تھا۔ دربار کے علاوہ دو سرا لفظ "درگاہ" کا جبی تھا جو بعد میں ہندوستان میں مزار کے لئے استعال ہونے لگا۔ ترکوں میں "خان" کا دربار لئے بید میں ہواکر تا تھا۔ جو "بارگاہ" کملا تا تھا۔

نظام الملک نے سیاست نامہ میں دربار کی شان و شوکت کے جو آئین و قوانین مقرر کے بیں ان میں ایرانی اثرات کی محری چھاپ نظر آتی ہے۔ وہ بادشاہ کو مشورہ نتا ہے کہ دربار کی ترتیب و تنظیم اور و قار کے لئے ضروری ہے کہ اس کے دربار میں دو سو ایسے افراد ہوں جو خوشرو اور خوش قد ہوں اور بھترین اسلحہ ہے مزین ہوں۔ ان کے علاوہ چار ہزار پیادے ہوں۔ دربار کی زیب و زینت کے لئے بھترین اسلحہ ہو۔ بیں غلام اعلیٰ لباس بین کر اور اسلحہ سے لیس ہو کر تخت کے اردگرد کھڑے ہوں۔ باوشاہ کے حضور میں آداب کے لئے سب سے پہلے اس کے رشتہ دار آئیں' اس کے بعد امراء اور معززین' سب سے آخر میں عام لوگ۔ کیونکہ اگر کے رشتہ دار آئیں' اس کے بعد امراء اور معززین' سب سے آخر میں عام لوگ۔ کیونکہ اگر میں سام لوگ۔ کیونکہ اگر میں سام لوگ۔ کیونکہ اگر میں ہوگے تو ان میں اعلیٰ اور اونیٰ کی تمیز باتی نہیں رہے گی۔ بار بیابی کی علامت پردہ ہوتا چاہئے پردہ اٹھنے کا مطلب سے ہے کہ بادشاہ کے باں باریابی ہو گئی ہے' ورنہ نسیں۔ بادشاہ امراء کو باریابی کا موقع ضرور دے ورنہ ان میں باید می تجیلے گی۔ (۲۳)

ار انی نظریہ بادشاہت 'شاہی علامت اور رسوبات کو اختیار کرنے کے بعد اس کی جمایت میں جو دلا کل دیئے گئے ہیں 'ان میں اس بات کی وضاحت کی گئی ہے کہ آئین جمال بانی و جمال داری ایک علیمدہ چیز ہے اور شریعت علیمدہ کیونکہ ایک مطلق العنان حکمران کے لئے یہ مشکل تھا کہ وہ شریعت کے مطابق حکومت کر سکے۔ اس مسئلہ پر حمد تعلق کے مشہور مورخ ضیاء الدین برنی نے جو روشن ڈالی ہے اس سے اس عمد کے ذہن کی پوری پوری عکامی ہوتی ہے۔ برنی ایرانی روایات کو زمانہ کی ضرورت کے تحت جائز قرار دیتا ہے۔ تخت و آج ' فخرو تکبر' رتبہ

کی غیر مساوات و رباری آواب عالیشان محل باوشاہ کو سجدہ کرنا تزانہ کا بھرنا مال و دولت کا فلط استعال سونے کے زیورات پسنا جوا ہرات و ریشی کپڑوں کا استعال مصلحت ریاست کی بنا پر سزائے موت دینا حرم رکھنا اور نفنول خرچی کرنا یہ سب مجبورا جائز ہیں۔ کیونکہ جب خدا کی کو بادشاہ بنا آ ہے تو اے دو سرے افراد کے مقابلہ میں زیادہ احرّام اور طاقت دیتا ہے۔ اس لئے اخراجات کے معالمہ میں بادشاہ کی ناانسانی جائز ہے۔ وہ اپنے اور اپنے درباریوں کے لئے جو دولت لیتا ہے وہ ضروری ہے کیونکہ بادشاہت اس وقت تک قائم نہیں رہ مکتی جب سک بادشاہ اور اس کے عمدے دار شان و شوکت سے نہیں رہتے ہوں۔ اور اس شان و شوکت کو بادشاہ اور اس کے عمدے دار شان و شوکت سے نہیں رہتے ہوں۔ اور اس شان و شوکت کو بادشاہ اور اس کے عمدے دار شان و شوکت کے بادشاہ اور اس کے عمدے دار شان و شوکت سے نہیں رہتے ہوں۔ اور اس شان عمران قرآن کی عظمت اسلام کی برتری اور دینی احکام کا نفاذ کرتے ہیں۔ (۲۷)

اسلام میں نظریہ بادشاہت کی بنیاد ایرانی بادشاہت کی روایات د افکار پر بھی۔ اننی بنیادوں پر مسلمان حکرانوں نے اپی مطلق العنان بادشاہتوں کو قائم کیا۔ اگرچہ انہوں نے خود کو شریعت سے برتر مجھنے کا اعلان تو نہیں کیا'لیکن عملی طور پر وہ حکومت و سلطنت کے تمام معاملات میں آزاد و خود مختار شے اور جمال ان کے ذاتی اقتدار میں شریعت آڑے آئی تو انہوں نے اسے یا ال کرنے میں بھی تامل نہیں کیا۔

#### مغل نظريه بإدشاجت

نظریاتی طور پر مغل بادشاہت کی بنیاد اس تصور پر تھی کہ بادشاہ شریعت سے بالاتر ہتی اس لئے ایسے خطابات اختیار کرتا جن سے اظہار ہو آ تھا کہ وہ اسلام کا محافظ اس کا دفاع کرنے والا اور اس قوت بہنچانے والا ہے لیکن سلطنت کے انظامی محاطات اور آئین جمال بانی و جمال داری میں بیہ بادشاہ لامحدود طاقت رکھتے تھے اور ان معاطات میں وہ شریعت کے قطمی پابند نہیں تھے۔ مغل بادشاہ خود کو ہندوستان میں ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں کا محافظ سبھتے تھے۔

ابو الفضل (وفات ۱۹۰۲ء) نے مغل بادشاہت کے نظریہ کو فلسفیانہ بنیادیں فراہم کیں اور بادشاہ کی ہتی کو مقدس اور محترم بنا کر پیش کیا۔ وہ لکھتا ہے کہ خدا کے نزدیک مرتبہ شاہی سے زیادہ بلند اور کوئی مقام نہیں۔ دنیا میں سرکٹوں کو زیر کرنا اور انسانوں کو صراط مستقیم پر چلانا صرف اس کا کام ہے۔ اگر شاہی جاہ و جلال کا وجود نہ ہو آ تو نہ و دنیا فتنہ و فساد سے نجات حاصل کر کتی تھی اور نہ ہی اس عالم سے خود غرضی و نفس پرستی کا قلع قمع ہو سکتا تھا۔ ابو

الفضل بادشاہت ، خدا کا درخشاں نور قرار دیتا ہے اور اسے ایرانی نظریہ بادشاہت کی روشنی میں "فرایزدی" یا "ابوہیت کی روشنی" کہتا ہے۔ قدیم زمانہ میں اس مبارک روشنی کو "گیمان خدیو" کے نام سے یاد کرتے تھے۔ مرتبہ شاہی بلاواسطہ خدا کی طرف سے کسی برگزیدہ شخصیت کو عطا ہو تا ہے اور اس براس اعلیٰ رتبہ کا نور چھا جاتا ہے جس کو دیکھ کر تمام بنی نوع انسان اس کے سامنے اپنا سراطاعت جھکا دیتے ہیں۔

ابوالفعنل بادشاہوں کو وہ قسموں میں تقیم کرتا ہے، حقیق و خود غرض حکران۔ آگرچہ ان وہ قسم کے بادشاہوں میں فرق کرتا بڑا مشکل ہے کیونکہ دونوں حکمران بادشاہت کے ادارے اور شان و شوکت رکھتے ہیں۔ خزانہ ' سیاہ' طاز مین' اور رعیت دونوں کے پاس کیساں طریقہ سے ہوتی ہے لیکن صاحبان بصیرت ان دونوں میں بخوبی فرق کر کھتے ہیں۔ حقیقی حکمران ان نشانات عظمت کا فریفتہ نہیں ہوتا اور ان کو ظلم و شم کے مثانے اور جذبہ خیرپیدا کرنے میں استعال کرتا ہے جس کی وجہ سے امن و امان' انسانٹ' پرہیزگاری و وفا شعاری کا بول بالا ہوتا ہے اور خدا کی برکات بنی نوع انسان پر بارش کی طرح برش ہیں۔ برخلاف اس کے خود غرض اور مطلب پرست حکمران ان اسباب جاہ و جلال پر بازاں ہوتا ہے اور اپنی ظاہری شان و شوکت پر مخرکر کے برخر عزمنی کا شکار ہو جاتا ہے جس کی وجہ سے باطمینائی' بے آرای' فتنہ و فساد' ظلم و شم' بے وفائی اور ناانسائی کے دروازے کھل جاتے ہیں اس لئے ابوالفعنل اس نتیجہ پر پنچتا ہے کہ حقیق حکمرانوں کے اعمال خدا کی جانب سے ہیں۔ اندا رعایا پر فرض ہے کہ وہ ایسے حکمران کی اطاعت کرے اور اس کے احکام کی تھیل و بیں۔ لندا رعایا پر فرض ہے کہ وہ ایسے حکمران کی اطاعت کرے اور اس کے احکام کی تھیل و فرانبرداری کرے۔(۲۵)

ہندوستان میں ایرانی دربار کی رسومات اور انظامی روایات غرنویوں کے ذریعے سے آئیں، جنبوں نے ان کو ساسانیوں سے وریٹ میں بایا تھا۔ ساسانیوں نے دربار کا ڈھانچہ اور اس کے آئین و قواعد عباسیوں سے لئے تھے۔ عباسیوں نے اپنے دربار کو سامانی نمونہ پر تفکیل دیا تھا۔(۳۹) مغل بادشاہوں نے ہندوستان میں ان روایات اور رسومات کو سلاطین دبلی سے وراثت میں بایا لیکن انہوں نے اس میں دسط ایشیا سے لئے ہوئے چنگیزی قوانین کو بھی شامل کرلیا۔ تورہ چنگیزی پر مغل حکمرانوں کو بھیشہ فخررہا۔ معاصراریانی اثرات کو مغل دربار میں لانے والے ایرانی امراء تھے جو صفوی دور حکومت میں مغل دربار میں آئے۔ جب راجپوت امراء مغل حکومت میں مغل حربار میں آئے۔ جب راجپوت امراء مغل حکومت میں شامل ہوئے تو ان کے اثرات سے ثقافی تبدیلیاں آئیں خصوصیت سے لباس اور تقریبوں میں ہندوستانی رسموں کا رواج ہوا۔ مغل دربار کی جن رسومات پر علماء و فقماء نے اور تقریبوں میں ہندوستانی رسموں کا رواج ہوا۔ مغل دربار کی جن رسومات پر علماء و فقماء نے

اعتراض کیا آن میں ہوہ ' زمین ہوی اور پاہوی تھیں۔ جب اکبر نے دربار میں سجدہ کی رسم شروع کی تو اس وقت علاء نے اسے غیر اسلامی کمہ کر اس پر احتجاج کیا کیونکہ اسلام کے عقیدے کے مطابق مسلمان صرف خدا کے سامنے جمک سکتا ہے کسی انسان کے آگے نہیں۔ لیکن دربار کے کچھ علاء نے اسے مسجح قرار دیتے ہوئے یہ دلیل دی کہ یہ غیراسلامی نہیں کیونکہ سجدہ صرف ادب و احترام کی علامت ہے۔ ابوالفضل نے سجدہ کی رسم کی وضاحت کرتے ہوئے دلیل دی کہ اگرچہ ایک فض ظاہر میں تو بادشاہ کو سجدہ کرتا ہے گردر حقیقت یہ سجدہ بادشاہ کے نہیں بلکہ خدا کے لئے ہوتا ہے۔ (۲۰)

عالمگیرنے اپنی تخت نشینی کے بعد بہت سی ایرانی و ہندوستانی رسومات کو غیر اسلامی سمجھ کر دربار سے ختم کر دیا تھا۔(۲۱)

### حواله جات

يهلا باب

ا- تفسیل کے لئے رکھئے:

L' Orange, H.P. : Studies on the iconography of Cosmic kningship in the ancient World. Oslo 1953. Widengren, G.: The Sacral Kingship in Iran. In: Numen. Supplement IV Leiden 1959. pp. 242-257 Smith, S.: Myth, Ritual and Kingship. Ed. S.H. Hooke. London 1953.

pp. 109-119

Frazer, J.G.: The Golden Bough. Abridged. London. 1963,

۳- اینا: ص ۱۳۷ - ۱۳۸

س- ابضاً: ص اسلا

۵- الضاً: ص ۱۳۸

٢- الضا: ص ٣٩٩ \_ ٣٠٢ \_ ٢٢٢

\_1

Azarpay, Guitty: Crown and some Royal Insignia. In: Iranica Antiqua. Vol. IX. Leiden 1972. p. 113

۸- فريزر: ص ١٣٤

9- الضأ: ص ٣٣٢ - ٣٣٥

١٠ الماوردي نے "الاحکام النائي" من يه شرائط رکھي بين كه جساني تقائص كي بنا ير كوئي حكران تخت ير نسي بين سكتا- اندهے ہونے كى صورت ميں وہ امات كے قابل نسين- ويكھنے الاحكام السهطاني اردو ترجد كراجي ١٩٦٥ء ص ٣٥ ، ٣٦ بادشامت ك اميدوار كو اندها كرف ك رسم مسلمان حکرانوں نے افتیار کر لی تھی۔ مسلمانوں میں یہ رسم باز تعینی روایات سے آئی۔ يلا مخص جے اس مقد كے لئے اندها كيا كيا وہ خليفہ قاہر تھا-

ا- فريزر: ص - كاا

۱۲- ابضاً: ص - ۱۸

۱۳- ایضاً: ص - ۱۳۷ - ۱۳۸

-14

Frye, R.N.: Gestures of Deference to Royalty in ancient Iran In: Iranica Antiqua. vol. ix. 1972. pp. 102-107

Frye, R.N.: The Chrisma of Kingship in ancient Iran. In: Iranica Antiqua. vol. iv. pp. 38 (note).

-ra

Gibb, H.A.R.: Arab-Byzantine Relation under the Umayyad Caliphate.

In: Studies on the Civilization of Islam., London 1962. Repr. London 1969, p.50.

Browne, E.G.: A Literary History of Persia. London 1920 Repr. Cambridge 1964, i.p. 259. Watt, W.M.: The Majesty that was Islam. London 1974, p.118.

Frye, R.N.: The Charisma of Kingship in ancient Iran. In: Iranica Antiqua, 1964, vol. iv. pp. 36-54. Idem: Gestures of Deference to Royalty in Ancient Iran. Ibid., 1972. vol. ix. pp. 102

Watt, W.M., pp. 108-120. Cf. Muhammad Rabi: The political theory of Ibn Khaldun, Leiden 1967, pp. 90-92.

-19

Barthold, W.: Turkestan down to the Mongol Invasion. London 1968, p.209. Spuler, B.: Iran in fruh-islamischer Zeit. Wiesbaden 1952, p.354.

٠-

Busse, H.: The Revival of Persian Kingship under the Buyids. In: Islamic Civilization (950-1150) Ed.D.S.Richards. Oxford 1923, pp. 47-69 Brown. E.G.: I,p.128.

Bosworth, C.E.: The Ghaznavids, their empire in Afghanistan and Eastern Iran (994-1040). Edinburgh 1963, pp. 34, 42, 57. Frye, R.N.: Bukhara, The Medieval Achievement. Norman 1965, p.45.

وهم ترمي اكبرى - 1 - 102 اهم خاني خان : فتخب المباب - جند ١٥٠٠ - هكانة ١٩٦٥ مس - 1842

Sharma, S.R. Mughal Government and Administration Bombay 1951, pp.182, 187.

## شابی علامات

تخت خطبہ میں بادشاہ کا نام پڑھا جانا شاہانہ خطابات افقیار کرتا سے سکے جاری کرتا شاہی مربر بادشاہ کا نام اور خطابات کندہ کرواتا ہے ہندوستان میں مغل حکرانوں کی شاہی علامات تھیں۔ ہر نیا بادشاہ بادشاہت کے اعلان کے بعد تخت پر جلوہ افروز ہوتا تھا۔ شان وشوکت والے خطابات افتیار کرتا تھا۔ اپنا نام خطبہ میں ورج کراتا تھا۔ اپنے دور حکومت کے نئے سکے معروب کراتا تھا۔ شاہی مربر اپنا نام معہ خطابات کے کندہ کراتا تھا اور ایک فرمان جاری کرتا تھا جس میں اس کی بادشاہت کا اعلان ہوتا تھا۔ اگر تخت کے دعویدار ایک سے زیادہ ہوتے تھے تو سمارے امیدوار ان شرائط کو پورا کر کے خود کو تانونی حکمران شابت کرنے کی کوشش کرتے تھے۔ ساس صورت میں طاقت اور سیاس جو ٹر تو ٹو و سازشوں کے ذریعے کمی ایک امیدوار کے حق میں اس صورت میں طاقت اور سیاس جو ٹر تو ٹو و سازشوں کے ذریعے کمی ایک امیدوار کے حق میں فیصلہ ہوتا تھا۔ مثل تاریخ میں اس کی بہت می مثالیں موجود ہیں۔

شاہجہاں (۱۳۸ – ۱۹۵۸ء) کی تخت نشینی میں آصف خان (۱) (وفات ۱۹۲۱ء) کے سیاس تدبر کو وخل تھا۔ جس نے تا مساعد حالات میں سیاسی جوڑ تو ٹر کر کے تخت و آج کو شراہجماں کے لئے حاصل کیا۔ اس کے بر تکس عالمگیر (۱۳۵۸ – ۱۵۷۷ء) نے تخت و آج کو خانہ جنگی کے بعد اپنی فوجی طاقت کے بل بوتے پر دارا شکوہ (وفات ۱۳۵۹ء) (۲) کو فکست دے کر حاصل کیا۔

یہ دستور تھا کہ مملکت میں کوئی بھی محض ان شاہی علامات کو نہ تو افتیار کر سکتا تھا اور نہ
ان کا استعال کر سکتا تھا۔ تخت پر بیٹھنا خصوصیت کے ساتھ شاہی استحقاق تھا۔ شزادے صوبے
کے گور نرکی حیثیت سے بعض او قات تخت پر بیٹھ سکتے تھے لیکن ضروری تھا کہ ان کے تخت کی
بلندی تمین فٹ سے زیادہ نہ ہو لیکن خطبہ میں صرف بادشاہ کا نام پڑھا جا تا تھا۔ اس طرح نیا سکہ
جاری کرنا بھی صرف بادشاہ کا اخماز تھا۔ اگر کوئی ان اخمیازات میں دخل اندازی کرتا یا انہیں
مامسل کرنے کی کوشش کرتا تو اس کا یہ اقدام بناوت تصور کیا جاتا تھا۔ بادشاہ کی جانب سے علم
اور جھنڈے شزادوں اور امراء کو ان کی خدمات کے صلہ میں عطا کئے جاتے تھے۔ مردار
اگو تھی یا شاہی مریا تو بادشاہ کے تبضہ میں رہتی تھی یا بادشاہ اسے حرم میں اپنی کی معتد بیگم کو

دے دیتا اور بعض اوقات کسی خاص امیر کو بھی یہ خدمت دی جاتی تھی کہ وہ مرکو اپنے پاس رکھے۔ ان علامات کے علاوہ دوسرے شاہی امتیازات بھی تھے جن کو بادشاہ کے علاوہ اور کوئی اختیار نہیں کر سکتا تھا:۔

#### تخت (۴)

اسلامی تاریخ کے ابتدائی زمانہ میں مجد کا ممبر حکومت کی علامت اور نشان ہوا کر آ تھا جس پر صرف خلیفه کھڑا ہو سکتا تھا۔ قدیم عرب میں ممبر قاضی کی نشست ہوا کر تا تھا جو عصاء ہاتھ میں لے کر ممبر برج متا تھا اور چرصتے اور بیضتے وقت عصاء سیرمیوں کو مار یا تھا (یہ رسم اب تک باقی ہے) رسول اللہ جب میند جرت کر کے آئے تو آپ نے قاضی و خطیب کی حیثیت سے "ممبراور عصاء" کو اپنایا۔ اس کے بعد تقریباً ۸ ہجری میں آپ نے دو سیرهیوں کا ایک ممبر ہوایا۔ خلفائے راشدین کے زمانے میں یہ ممبر حکمرانی کی نشانی تھا۔ اس وقت تک دوسری مجدوں میں ممبر نہیں ہوا کر آتھا اور امام سلنے پر سے خطبہ دیا کر آتھا۔ جب عمرو بن العاص ان مصری جامع مجد میں ممبر بنوایا تو حضرت عمر فے اسے تروا دیا اور سختی سے انسیں لکھاکہ یہ کیے ہو سکتا ہے کہ تم اوپر کھڑے ہو اور دو سرے مسلمان نیچے بیٹھے رہیں۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس وقت تک ممبر صرف مسلمان حکمران کے لئے مخصوص تھا۔ اس لئے حفرت معادیة نے خلیفہ بننے کے بعد اس بات کی کوشش کی کہ رسول اللہ کے عصاء کے ساتھ ساتھ`آپؑ کا ممبر بھی مدینے ہے دمثق لے آئمیں۔ حضرت معاویہؓ پہلے مسلمان حکمران تھے جنوں نے تخت پر بینسا شروع کیا۔ اس کے بعد آستہ آستہ ممبری حیثیت خم ہوگئ اور اس کی جگہ تخت نے کے ل۔ تخت ایک انتائی اہم شاہی علامت بن کیا۔ اس پر بیٹھنے کا مطلب بادشامت كا اعلان تما- تخت كا مالك لوكول كى نكامول مين جائز اور قانونى بادشاه تسليم كيا جاتا تما کونکه تخت ایک بلند اور اعلی نشست متی جس پر کوئی اعلیٰ حیثیت کا فرد ہی بیٹھ سکتا تھا۔ یہ دستور تھا کہ نیا بادشاہ تخت نشیں ہونے کے فورا بعد اپنی بادشاہت کے اعلان کے لئے رسم تاجیوشی یا تخت نشینی برے اہتمام اور شان وشوکت سے منا آ تھا۔ نیا بادشاہ اینے موروثی حق کی بنا پر تخت نشین ہوا کر یا تھا۔ موروثی حق نہ ہونے کی صورت میں کوئی جواز تلاش کر لیا جا یا تھا۔ مسلمانوں میں بید دستور تھا کہ تخت نشینی میں زہبی جماعت کا کوئی عمل دخل نہیں ہو یا تھا جیسا کہ عیسائیوں میں تھا جہاں یہ رسم گرجا میں' زہبی رہنما کی موجودگی میں اوا کی جاتی تھی۔ مغل تخت کی بلندی زمین سے تین نٹ ہوا کرتی تھی۔(۵) اس کے اوپر ایک سائبان س

تھا جے چار ستونوں سے سارا دیا جاتا تھا۔ (۲) جب بادشاہ تخت پر بیشتا تھا تو اس وقت سونے کے تاروں سے کڑھی ہوئی زر مفت یا کم خواب کی چاور ڈال دی جاتی تھے۔ بادشاہ تخت پر یا تو آتی پالتی بار کر بیشتا تھا یا بھردوزانو(ے)۔ شاہی اسلحہ جس میں تکوار' تیر اور تیر کمان ہوا کرتے تھے تخت کے ایک جانب رکھے ہوتے تھے(۸)۔ مغل بادشاہوں کی تخت نشینی کے لئے کسی خاص فتم کے تخت نہیں ہوا کرتے تھے۔ سب سے عظیم مغل فرمازوا "اکبر" کی تخت نشین اینوں سے بی ہوئے ایک چہوڑے پر ہوئی جو ۱۸فٹ لمبا اور تین فٹ اونچا تھا۔

بادشاہ تمام تقریبات کے موقع پر خصوصی طور پر تخت پر جلوہ افروز ہو تا تھا۔ ہر موقع پر ایک خاص تخت دربار میں لایا جا تا تھا اسے اس کی مخصوص جگہ پر رکھا جا تا تھا۔ نو روز'عیدین' جشن وزن اور ایسے دو سرے موقعوں پر علیحدہ سے تخت تیار کرائے جاتے تھے آگہ ان تقریبات کی شان وشوکت میں اضافہ ہو۔

یہ بھی دستور تھا کہ ہرباد شاہ اپنی پند اور مرضی کے مطابق اپنے دور حکومت میں مختلف تخت بنوایا کرتا تھا۔ ان میں کچھ خالص سونے کے بنے ہوتے تھے جن میں قیمتی ہیرے و بواہرات جڑے ہوتے تھے جو اس کی خوبصورتی اور خوش نمائی میں اضافہ کرتے تھے۔ ان تختوں کی شکل اور ڈیزا کین مختلف ہوا کرتے تھے۔ ابوالفصل لکھتا ہے کہ اور نگہ یا تخت کئی قسم کے بتائے جاتے تھے بعض مرصع ہوتے تھے بعض سونے یا چاندی کے۔ ان کے علاوہ مختلف قسم کے دار بھی تخت تیار ہوتے تھے (۹)۔ جب بادشاہ باہر نکاتا یا لیبے سنر پر جاتا تھا تو اس کے ساتھ مختلف قسم کے شاہی تخت بھی ہوا کرتے تھے۔ (۱۰)

بہت سے غیر مکی ساموں نے جنوں نے مغل وربار کی جھلکیاں دیکھیں تھیں یا جو کچھ عرصہ دربار میں رہے تھے انہوں نے انتائی دلچیی اور شوق کے ساتھ مغل بادشاہوں کے تخت کا مشاہرہ کیا اور ان پر اپنے آٹرات لکھے "وربار کے درمیان میں" ٹامس رو (۱۲۱۵ – ۱۲۱۹ء) ککھتا ہے "صدف کا ایک تخت تھا جس کو دو ستونوں پر سطح زمین سے بلند رکھا گیا تھا۔ اس پر شامیانہ تا ہوا تھا۔ ستونوں کے لئو سونے کے بنے ہوئے تھے اور اس کے اوپر قالین پڑا ہوا تھا۔"(۱۱) ایک دو سرے ساح نیری نے آگرہ کے محل میں ایک تخت دیکھا جس میں خالص سونے کے بنے ہوئے تھے اور جس میں کشرت سے قیمتی اور سونے کے بنے ہوئے تھے اور جس میں کشرت سے قیمتی اور مونے کے ایک خوبصورت سائبان جس کے متحف در کھوں کے ہیرے اور جوا ہرات جڑے ہوئے تھے۔ ایک خوبصورت سائبان جس کے ستون سونے کے بیرے اور جوا ہرات جڑے ہوئے تھے۔ ایک خوبصورت سائبان جس کے ستون سونے کے تھے وہ اس پر سابہ کئے ہوئے تھے۔ ایک خوبصورت سائبان جس کے ستون سونے کے تھے وہ اس پر سابہ کئے ہوئے تھے۔ ایک خوبصورت سائبان جس کے ستون سونے کے تھے وہ اس پر سابہ کئے ہوئے تھے۔ ایک خوبصورت سائبان جس کے ستون سونے کے تھے وہ اس پر سابہ کئے ہوئے تھے۔ ایک خوبصورت سائبان جس کے ستون سونے کے تھے وہ اس پر سابہ کئے ہوئے تھے۔ ایک خوبصورت سائبان جس ستون سونے کے تھے وہ اس پر سابہ کئے ہوئے تھے۔ ایک خوب تھے۔ ایک خوب کو سیاب

الورنيرجس نے مغل دربار ميں ١٧٦٥ء سے ١٧٢٧ء تك قيام كيا تھا اور جو خود بھي ہيرے و

جوا ہرات کا تاجر تھا، خصوصیت ہے شاہی تخت کے بارے میں اپنے مشاہرات کو تلمبند کیا ہے۔
ایک مرتبہ اس نے ایک ہی جگہ پانچ شاہی تخت دیکھے جو کہ جوا ہرات ہے وقع ہوئے تے "اور وہ اس طرح ہے رکھے ہوئے تے کہ ان کی شکل صلیب کی طرح بنتی ہے۔" ایک دو مری جگہ پر وہ مات شاہی تخت دیکھا ہے اور ان کے بارے میں لکھتا ہے "ان میں ہے ایک کھل طور پر جوا ہرات ہے مزین ہے۔ لحل ویا قوت' موتی زمرد اور دو مرے قیتی پھروں ہے " اس نے چھوٹے تخت بھی دیکھے ان میں ہے ایک بیضوی شکل کا تعاسیہ کے فٹ لمبا اور ۵ فٹ چوڑا تعاسیہ باہر ہے تمام کا تمام جوا ہرات ہے مزین تھا۔ لیکن اس پر کوئی مائبان نہیں تھا۔ وو مرا مائبان نہیں تھا۔ وو مرا مائبان کے مائھ تھا۔ اور اس کی پشت پر گاؤ تکھے رکھے تے اور پٹک پوش پڑا ہوا تھا یہ تمام موا ہرات ہے مزین تھے اس کی دو آرات کھے ہیں اور اس میں وہ لکھتا ہے کہ شاہی تخت پر تین بوا ہو آ تھا وہ مرے نے ان کی شک ہو تے تے ان میں ہے ایک بڑا ہو آ تھا جس کے سارے پشت کر کے بیشا جا آتھا دو مرے نے ان کی موت تے ان میں ہو آ تھا جس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر تین ہوتے تھے ان میں ہوتی تھے اور دونوں جانب رکھے ہوتے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر نہموں سونے کے بین ہوئے خوب ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر خوب ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر خوب ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر خوب ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر خوب ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر خوب ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر خوب ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر خوب ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر خوب ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت پر خوب ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت کے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت کے بنے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت کے بنے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت کے بنے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت کے بنے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت کے بنے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت کے بنے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ ماٹھ تخت کے بنے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ میں کہ کوئے تھے۔ اس کے ماٹھ کوئے کے بنے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ کوئے کے دور ہرات ترکے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ کے دور ہرات ترکے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ کے دور ہرات برات کرے ہوئے تھے۔ اس کے ماٹھ کوئے کے دور ہرات برات کرے ہوئے تھے۔

مغلیہ شان و شوکت' جاہ و جلال اور امارت کا اظمار تخت طاؤس (۱۹۳۵ء) میں کیا گیا تھا مغلیہ شان و شوکت' جاہ و جلال اور امارت کا اظمار تخت طاؤس (۱۹۳۵ء) میں کیا گیا تھا۔ (۱۹) یہ تخت نہ صرف مغلیہ فن کے کمال کا اظمار تھا۔ بلکہ اس میں شمنشاہ کی شخصیت' اس کی شخصیت کی جادد نگاری' اس کا نزک و اجتمام اور مغلیہ سلطنت کی بلندی و اجتمام جھلکا تھا۔ ماتھ ہی میں یہ تخت ہندوستان میں جو ہری صنعت کا نادر نمونہ تھا۔ اس کی خوبصورتی اور چیک دکھول کو نیرہ کر دیتی تھی اور خصوصیت سے غیر کملی سیاح اس کو دکھ کر جرانی و تجب میں بڑ جاتے تھے۔ اس لئے اکثر سیاحوں نے تخت طاقس کے بارے میں اپنے آبارات چھوڑے ہیں۔ تھونا نے اس کے بارے میں لکھا ہے کہ یہ تخت خالص سونے کا بنا ہوا تھا جس پر طاؤس کی شکل بی ہوئی تھی اور ہندوستان بھر میں مشہور تھا۔ کما جاتا تھا کہ اس کی قبست میں ملین اشرنی تھی دراصل اس کی اصل قیست ہے کون واقف ہو سکتا تھا(کا)؟ ٹاور نیر نے تخت طاؤس پر ایک تفصیلی رپورٹ مور خین کے جھوڑی ہے اپنی دلچی اور معلوات کی بنا پر یہ طاؤس پر ایک تفصیلی رپورٹ مور خین کے لئے چھوڑی ہے اپنی دلچی اور معلوات کی بنا پر یہ طاؤس پر ایک تفصیلی رپورٹ مور خین کے لئے چھوڑی ہے اپنی دلچی اور معلوات کی بنا پر یہ اس قائل ہے کہ اس کا تذکرہ کیا جائے۔

"کمنا چاہئے کہ یہ تقریباً ۲ فٹ لمبا اور ۴ فٹ وسیع ہے۔ اس کو چار پایوں پر کھڑا کیا گیا ہے جو بہت ٹھوس ہیں اور ۲۰ سے ۲۵ انچ تک بلند ہیں۔ ان چار پایوں کے ماتھ چار سلافیں ہیں جو تخت کی بنیاد کو سارا دیے ہوئے ہیں۔ ان سلافوں کے ساتھ کا ستون ہیں .... پائے اور سلافیں جو کہ ۱۹ اپنے سے زیادہ لمبی ہیں سونے سے ذخصی ہوئی ہیں اور ان پر لاتعداد جوا ہرات موتی اور زمرد جڑے ہوئے ہیں۔ ہر سلاخ کے بچ ایک برا موتی ہے جو انتمائی خوبصورتی کے ساتھ کٹا ہوا ہے۔ اس کے گرد چار زمرد ہیں جو مل کر ایک چوکور کراس بناتے ہیں۔ اس طرح ان سلافوں کی چوڑائی کے ساتھ ساتھ اس قسم کے کراس ہیں اور انہیں اس طرح سے ترتیب دیا گیا ہے کہ ایک موتی کے درمیان ہیں ہم زمرد ہیں۔ موتیوں اور زمرد کے درمیان میں ہن خرد ہیں۔ موتیوں اور زمرد کے درمیانی حصوں کو جوا ہرات سے ڈھکا گیا ہے ان ہیں بڑے سے بردا جا سے ۱۳ قیراط وزن کا ہے۔ یہ تمام پھر خوبصورت ہیں لیکن بالکل سپان۔ اس کے علاوہ کچھ دو سرے حصوں ہی موتیوں کو سونے سے جو ڑا ہے۔ تخت کے سب سے چوڑے حصہ کے سامنے چار سیر حمیاں ہیں جن پر چڑھ کر تخت کے اوپر جایا جا تا ہے۔ تخت پر تمین سامنے چار سیر حمیاں ہیں جو بادشاہ کی پشت پر رکھا ہے وہ سب سے بردا اور گول ہے ساکہ ہمارے تکئے ہوتے ہیں۔ وہ تکئے جو دونوں جانب رکھے ہیں وہ بالکل سادہ ہیں جیساکہ ہمارے تکئے ہوتے ہیں۔ وہ تکئے جو دونوں جانب رکھے ہیں وہ بالکل سادہ ہیں اس کے علاوہ ایک گوار' ایک گرز' ایک چوکور ڈھال اور تیر کمان و تر کش تخت

ٹاور نیرنے خصوصیت سے تخت طاؤس میں جڑے ہوئے لیمتی پھر اور جوا ہرات کے بارے میں اپنی رائے کا اظہار کیا ہے؟

میں نے تخت میں جڑے ہوئے برے اور قیمتی موتوں کو گنا تو ان کی تعداد تقریباً ۱۹۸ تھی یہ سارے کے سارے خوبصورتی سے تراشے ہوئے تھے۔ ان میں چھوٹے سے جموٹا وزن میں ۲۰۰ قیراط یا اس سے زیادہ ہوگا۔ جمال تک زمردوں کا تعلق ہے یہ کثیر تعداد ہیں اچھے رنگ والے تھے لیکن ساتھ ہی ان میں بہت سی خرابیاں بھی تھیں۔ ان میں سے سب سے برا وزن میں ۱۴ قیراط ہوگا۔ اور سب سے چموٹا ۳۰ قیراط - میں نے انہیں شار کیا تو ۱۱۱ تک انہیں گنا۔ میرا خیال ہے کہ اس طرح تخت میں موتوں سے زیادہ زمرہ ہیں۔ (۱۹)
اس طرح تخت میں موتوں سے زیادہ زمرہ ہیں۔ (۱۹)

## رستم تخت نشيني

بادشاہ کے مرنے کے بعد ہفتہ یا کچھ دن اس کا سوگ منایا جاتا تھا۔ اس کے فورا بعد نیا کھران اپنی تخت نشینی کی رسم اوا کرتا تھا۔ تخت نشینی میں جلدی اس وجہ سے کی جاتی تھی کہ شاہی تخت خال نہ رہے تاکہ کوئی دو سرا امیدوار اس کے حصول کی کوشش نہ شروع کر دے کیونکہ بغیر بادشاہ کے ملک میں کی قتم کا امن و امان برقرار نہیں رہ سکتا تھا اور بادشاہ کی غیر موجودگی میں ہر محفض خود کو غیر محفوظ سمجھتا تھا اور اس بات کا بھی خطرہ رہتا تھا کہ ملک میں انتشار اور بدامنی نہ پھیل جائے اس وجہ سے اگر تخت کا جائز امیدوار دارالحکومت سے دور ہوتا تھا یا اس کی تخت نشینی میں دو سری رکاو فیس حاکل ہوتی تھیں تو اس صورت میں بادشاہ کی دفات کی خبر فورا عام نہیں کی جاتی تھی، بلکہ اسے اس دفت تک پوشیدہ رکھا جاتا تھا جب تک دفات کی تخت پر نہیں بیٹے جائے۔

بابر کی وفات کی خبر کا اعلان اس وقت تک نہیں کیا گیا تھا جب تک جایوں اپنی سنبھل کی جا گیرے دارا لھومت نہیں پنچ گیا۔(۲۱) جب جایوں کی وفات ایک حادثہ میں ہوئی تو اس وقت اکبر دارالسلطنت میں موجود نہیں تھا اور اس کے پاس اتنا وقت نہیں تھا کہ وہ پنجاب سے سرعت و تیزی کے ساتھ آسکے' اس وجہ سے بادشاہ کی وفات کا فوری طور پر کوئی اعلان نہیں کیا بلکہ لوگوں میں اطمینان اور لیقین پیدا کرنے کے لئے یہ ترکیب سوچی گئی کہ ایک مخص کو جایوں کا لباس بہنا کر لوگوں کے سامنے بیش کیا جائے تاکہ انہیں بیتین ہو جائے کہ بادشاہ نہ صرف زندہ ہے بلکہ صحت مند بھی ہے۔ یہ ترکیب بتانے والا' امیر البحرسید علی رکیس (۲۲) وفات ۱۵۷۲) تھا جو اس زمانہ میں ترکی سے جایوں کے دربار میں آیا تھا۔ اس وقفہ کے دوران روفات ۱۸۲۲) یہ خبیائی گئی جس نے فور آ ہی کلا نور کے مقام پر اپنی بادشاہت کا اعلان کے دربار میں آیا تھا۔ اس وقفہ کے دوران کے دربار میں آیا تھا۔ اس وقفہ کے دوران کے دربار میں آیا تھا۔ اس وقفہ کے دوران کے دربار میں آیا تھا۔ اس وقفہ کے دوران کے دربار میں آیا تھا۔ اس وقفہ کے دوران کے دربار میں آیا تھا۔ اس وقامت کا اعلان کے دربار میں آیا تھا۔ اس وقامت کا اعلان کی دربار میں آیا تھا۔ اس وقامت کا اعلان کے دربار دیں کا دربار میں کا دربار میں اپنی بادشاہت کا اعلان کی دربار میں آیا تھا۔ اس دو تعد کے دوران کی دربار میں اپنی بادشاہت کا اعلان کے دربار میں اپنی بادشاہت کا اعلان کے دربار دی۔

نیا حکمران تخت نشینی کے موقع پر امراء علاء اور شاہی خاندان کے افراد کے سامنے تخت پر جیشتا تھا۔ خراج دینے والے حکمرانوں یا ماتحت فرماں رواؤں کے لئے ضروری نہیں تھا کہ وہ اس موقع پر حاضر ہوں۔ اگر تخت کے امیدوار ایک کے علاوہ کی ہوتے تھے تو ہر امیدوار اس بات کی کوشش کرتا تھا کہ زیادہ سے زیادہ امراء کی حمایت حاصل کرے کیونکہ اصل میں فوجی طاقت انبی امراء کے پاس ہوا کرتی تھی۔ جما تکیر شاہ جمال اور عالمگیر کی تخت نشینی میں مغل

دربار کی مختلف امراء کی جماعتوں نے حصہ لیا ادریہ تیوں بادشاہ طاقت در امراء کی حمایت کے نتیج میں تخت پر بیٹھ تھے۔

تخت نشینی کی رسم کس بھی اور کس بھی جگہ منعقد ہو سکتی تھی اگرچہ عام طور سے یہ دارالحکومت ہی جس ہوا کرتی تھی۔ اکبر کے سلسلہ بیں ہم دیکھتے ہیں کہ جب اس کی تخت نشینی کا سوال آیا تو وہ دارالحکومت سے بہت دور تھا اور اس کے پاس اتنا وقت نہیں تھا کہ وہ جلد وہاں پہنچ جائے اس وجہ سے یہ فیصلہ ہوا کہ اس کی تخت نشینی کی رسم اس جگہ ادا کر دی جائے جمال وہ اس وقت مقیم تھا۔ اگرچہ یہ رسم اس وقت بہت ہی سادگی اور خاموشی سے اوا کی گئی اس وقت بہت ہی سادگی اور خاموشی سے اوا کی گئی اس سے مقصد پورا ہو گیا اور فور آ ہی اکبر کی بادشاہت کا اعلان کر دیا گیا جس نے نہ صرف دوسرے امیدواروں کے حوصلے بہت کر دیئے بلکہ مخل امراء میں بھی بھین د اعتاد کو پیدا کر دیا اور مغل حکومت کو ہندوستان میں قدم جمانے کا موقع مل گیا۔

تخت نشینی کے موقع پر دربار اور شاہی محل کو خاص طور سے سجایا جا تا تھا۔ اس موقع پر شاع اپنے نئے کے ہوئے تصیدے پڑھتے تھے اور رات میں لوگوں کی تفریح کے لئے آتش بازی کے مظاہرے ہوتے تھے۔ اس خوشی میں دعو تیں ہوتی تھیں اور لوگوں میں بھی کھانا تھیم ہو آ تھا جو تخت نشینی کے موقع پر جمع ہو جایا کرتے تھے۔ نیا بادشاہ اپنی زندگ کے اس یادگار دن پر امراء و عوام میں اپنی تمائت حاصل کرنے کے خیال سے امراء کو نئے خطابات دیتا تھا۔ خلتیں تقدیم کرتا تھا اور جاگیری عطاکیا کرتا تھا۔ جو امراء اس کی نظر میں لا اُق ہوتے تھے یا جنہوں نے اس کی تعارف و مرق دو چاہتا تھا ایسے امراء کو ترق دی جاتی تھی۔ نے اس کی تمایت و مدد کی ہوتی تھی یا جن کی مدد وہ چاہتا تھا ایسے امراء کو ترق دی جاتی تھی۔ اس موقع پر نیا بادشاہ اکثر اپنے وزیر اور عمدے دار ختنب کرتا تھا۔ بعض او قات امراء اپنے عمدوں پر اس طرح رہنے دیئے جاتے تھے اور بعض او قات ان میں تبدیلی کی جاتی تھی۔ اس موقع کو مزید پر مرت بنانے کے لئے نیا بادشاہ اپنے خاندان کے اراکین اور افراد میں قیمی تخفے موقع کو مزید پر مرت بنانے کے لئے نیا بادشاہ اپنے خاندان کے اراکین اور افراد میں قیمی تخفی موقع کو مزید پر مرت بنانے کے لئے نیا بادشاہ اپنے خاندان کے اراکین اور افراد میں قبی تخفی اور باج گذار راجہ اپنے وکیلوں کے توسط سے اس موقع پر بادشاہ کو «بیش کش» بیش کرت تھے۔ اور باج گذار راجہ اپنے وکیلوں کے توسط سے اس موقع پر بادشاہ کو «بیش کش» بیش کرتے تھے۔ اور باج گذار راجہ اپنے وکیلوں کے توسط سے اس موقع پر بادشاہ کو «بیش کش» بیش کرتے تھے۔ اور باج گذار راجہ اپنے وکیلوں کے توسط سے اس موقع پر بادشاہ کو «بیش کش» بیش کرتے تھے۔ اور باج گذار راجہ اپنے وکیلوں کے توسط سے اس موقع پر بادشاہ کو «بیش کش» بیش کرتے تھے۔ اور باح گذار راجہ اپنے وکیلوں کے توسط سے اس موقع پر بادشاہ کی دور میں کرتے تھے۔ اور باح گذار راجہ اپنے وکیلوں کے توسط سے اس موقع پر بادشاہ کو دیش کش کرتے تھے۔

مغل بادشاہوں کی رسم تخت نشینی کی شان و شوکت اور جاہ و جلال کی جھلکیاں دیکھنے کی غرض سے ہم یہاں شاہجماں اور عالمگیر کی تخت نشینی کی رسومات کا ذکر کریں گے:۔

شاجمال دربار کے نجومیوں کے مقرر کردہ وقت کے مطابق جو ساڑھے تین گھڑی سورج نگلنے کے بعد تھا تخت نشیں ہوا۔(۲۵) تخت نشینی کی بید رسم دنیوان عام میں منعقد ہوئی۔ اس موقع پر جو افراد حاضر تھے انہوں نے بادشاہ کی خدمت میں نذر پیش کی (۲۷) جو کہ دارا لکومت

کے عوام میں تنتیم کر دی گئی۔ رسم کے بعد راگ رنگ کی محفل منعقد ہوئی جس میں متاز گویوں' موسیقاروں اور رقاصاؤں نے اپنے اپنے کمالات دکھائے۔ دربار کے شاعروں نے اپنے ا پے تصیدے جو اس موقع پر کیے گئے تھے۔ اور باریخی قطعے سائے۔ خوشی کی اس محفل کے خاتمہ کے بعد انعامات و تحالف دینے کا سلسلہ شروع ہوا اور امراء 'سادات 'شعراء موسیقار اور نجومیوں کو فیاضی کے ساتھ انعامات دیئے گئے۔ متاز محل (۲۷) نے سونے کے بھرے تشت نار (۲۸) کے لئے حرم ہے بھیجے۔ جب بادشاہ حرم میں گیا تو حرم کی عورتوں نے اس کی آمد پر خوشی و مرت کا اظمار کیا۔ متاز محل نے نار کے طور پر سونا جاندی بادشاہ پر نچھاور کیا اور بادشاہ کو تحفے دیئے۔ بادشاہ نے اس کے بدلہ میں شاہی خاندان کے اراکین کو تحا کف دیئے 'متاز محل كو ٢ لا كه اشرفيال اور ٢ لا كه روبيه اور جهال آراء (٩) كو ايك لا كه اشرفيال اور ٢ لا كه روي ديے۔ متاز محل کو ٨ لاكھ روپ ديے آكہ وہ انسين ائي اولاد مين تقسيم كرے۔ شزادول كے لئے روزیند مقرر ہوئے۔ داراشکوہ کے لئے ایک ہزار روپیہ شاہ شجاع (۳۰) کے لئے سات سو بچاس روپے ' اورنگ زیب کے پانچ سو روپے اور مراد (۳۱) کے دوسو پچاس روپیہ مقرر ہوئے۔ امراء كو بھی خطابات اور انعابات ديئے گئے۔ مهابت خان (٣٣) كو خان خانال كا خطاب ديا كيا اور اسے ترقی دے کر میر بخش (۳۳) بنایا گیا۔ اس کو انعام کے طور پر ایک لاکھ روپ ویے گئے۔ وزیر خان کو پنج ہزاری (۳۳) کے منصب پر ترقی دی منی اور ایک لاکھ روپید انعام دیا گیا-اس کے علاوہ کانی تعداد میں امراء کو ترقی دی گئی اور انعامات سے نوازا کمیا- تخت نشینی کی رسومات ۲۲ دن تک چلیں یمال تک که آصف خان لاہور سے تینوں شنرادوں داراشکوہ' شاہ شجاع اور اورنگ زیب کے ہمراہ وارالحکومت پہنچ گیا۔ اس کی خدمات کے پیش نظرجو اس نے شاہجماں کی تخت نشینی کے لئے کیں تھیں اس کو بیہ اعزاز بخشا گیا کہ وہ جھرد کہ میں داخل ہو اور بادشاہ کے قدموں کو چوہے۔ اسے وکیل السلطنت (۳۵) کے عمدے پر مقرر کیا گیا۔ اور متاز محل کی در خواست یر "مهروالی انگوشی" اے تفویض ہوئی۔ جو امراء آصف خال کے ہمراہ آئے تھے انہیں بھی ان کی ضدمات کے پیش نظر انعامات دیئے گئے۔(۳۷)

عالمگیری تخت نشینی کی رسوات دو سرے مغل حکمرانوں کے مقابلے میں زیادہ تزک و احتام اور شان و شوکت کے ساتھ منائی گئیں۔(۳۷) مید وہ وقت تھا جب مغل سلطنت اپنے عوج پر تھی لنذا تخت نشینی کے موقع پر ایوان چیل ستون اور دیوان عام کو سجایا گیا۔ وسط میں ایک چوکور جگہ منتخب کی گئی جہاں پر تخت طاؤس کو جس کے اردگرد سنری کھٹرا تھا لاکر رکھا گیا۔ تخت کے دونوں جانب ہیرے و جوا ہرات سے مزین چتر تھے اور دو سونے کے تخت ان کے ساتھ

رکھے ہوئے تھے ان کی پشت پر ایک سونے کی کری تھی جس پر شاہی قور(۳۸) رکھا تھا جس میں بادشاہ کے زاتی ہتھیار تھے تکواری ڈھالیں اور نیزے وغیرہ- اس موقع پر عسل خانہ(۳۹) کو خصوصی طور پر سجایا گیا تھا' اور ایوان کے صحن میں چھوٹے چھوٹے رنگ برنگے شامیانے لگائے گئے تھے جبکہ فرش پر کرمان کے خوبصورت اور وییز قالین بچھائے گئے تھے-(۴۰)

اس کے بعد انعابات و تحافف دینے کا سلسلہ شروع ہوا۔روشن آراء(اس) کو ۵ لاکھ روپیے زیب النساء(۳۳) کو چپار لاکھ روپیے اور بدرانساء کو(۳۳) ایک لاکھ چھ بزار روپ دیئے گئے۔ شنرادوں کو بھی ان کا حصہ فیاضانہ طور پر ملا۔ سلطان مجمد(۳۳) کو تین لاکھ روپیے، مجمد معظم(۵۳) کو دو لاکھ روپ محمد اعظم (۳۲) کو دو لاکھ روپ عطا موسے اور مجمد اکبر(۲۵) کو ایک لاکھ روپ عطا ہوئے۔(۳۸)

اگر تخت نشینی کے وقت سفیر دربار میں موجود ہوتے تھے تو وہ اس خوشی کے موقع پر بادشاہ کو "جو کچھ بھی ان کے ملکوں میں نادر اشیاء ہوتی تھیں" وہ تحفہ میں دیا کرتے تھے(۴۹) عالمگیر کی تخت نشینی کے موقع پر جو باہر کے ملکوں کے سفیر موجود تھے ان میں 'ازبک خال' شریف کمہ' یمن اور حبش کے بادشاہوں کے نمائندے تھے۔(۵۰)

تخت نشینی صرف وارالحکومت ہی میں نمیں بلکہ سے سلطنت کے ہر مصے میں منائی جاتی مخی (۵۱)۔ تخت نشینی کے فورا بعد ایک فرمان تمام صوبوں 'ہسانیہ اور دوست ملکوں کو بھیجا جاتا تھا جس میں نئے بادشاہ کی بادشاہت کا اعلان ہوتا تھا۔(۵۲) اس قشم کے فرمان ''ممروالی اگوشی'' سے مر کئے جاتے تھے اور تمام سلطنت میں انہیں عوام کے سامنے پڑھا جاتا تھا۔(۵۳)

تخت نشینی کے وقت نیا بادشاہ اہم فرمان جاری کر تا تھا جن میں انظامی تبدیلیوں کا اعلان اور اہم اصلاحات ہوا کر تیں تھیں باکہ اس ذریعے سے وہ اپنی رعبت میں اعتاد پیدا کر سکے۔ اس قتم کے فرمان ہمیشہ بادشاہ کی مقبولیت میں اضافہ کیا کرتے تیے خاص طور سے ایسے قوانین کی مفسوخی جو عوام میں مقبول نہیں ہو تے تیے 'نئے دور حکومت کے لئے نئے شکون سمجھ جاتے سے۔ اس طرح اچھی اصلاحات اور انتظامی تبدیلیاں بادشاہ کی تحقت نشینی کو عوام کے ذہنوں میں ہمیشہ کے لئے اچھے خیالات کے ساتھ بھا دبی تھیں مثلاً جمال کیرنے اپنی تخت نشینی کے موقعہ برحالات کا معالات کیا اعلان کیا گیا تھا۔ اس کے تحت سجدہ کی رسم کو مفسوخ کر دیا جو کہ علاء اور عوام میں غیر اسلامی ہونے کے سبب مقبول نہیں تھی (۵۵)۔ اس کے اس تھم کی

وجہ سے وہ دربار میں ذہبی امراء کے طبقہ میں اور پورے ملک کے مسلمان عوام میں مقبول ہو گیا۔ عالمگیرنے اپنی تخت نشین کے بعد جو احکامات جاری کئے ان میں ایک بیہ تھا کہ آئدہ سے کلمہ سکول پر ضرب نہیں کرایا جائے گا کیونکہ بیہ سکے مسلمانوں اور کافروں دونوں کے ہاتھوں میں جاتے ہیں(۵۱)۔ اس نے سرکاری دفاتر میں ہجری سال کو شروع کرایا (۵۵)۔ نوروز کا تہوار ختم کرایا اور منشیات کے کاروبار پر پابندیاں عائد کیں۔(۵۸)

#### خطيه

خلفائ راشدین امیہ و عبای دور کی ابتداء تک یہ دستور تھا کہ خلیفہ اپنے تقرر کے بعد دو قدم کا خطبہ دیا کرتا تھا پہلا خطبہ دراصل ایک قتم کا افتتاحیہ اعلان ہوتا تھا جس میں نیا خلیفہ حکومت کے بارے میں اپنے خیالات اور مستقبل کے لئے اپنی پالیسی کا اعلان کرتا تھا اور دوسرا خطبہ جو نماز ہے پہلے ہوتا تھا خالص ندہبی قتم کا ہوتا تھا۔ اس ابتدائی دور میں قطعی یہ روائ نمیں تھا کہ خطبہ میں حکران کا نام' اس کے خطابات اور اس کے بارے میں دعائیہ الفاظ استعال ہوں۔ پہلے خطبہ کی سب سے اچھی مثال حضرت ابوبکر (۱۳۳۲ - ۱۳۳۷ء) کی ہے جنہوں استعال ہوں۔ پہلے خطبہ کی سب سے اچھی مثال حضرت ابوبکر (۱۳۳۷ و موت پر عمل کریں نے اپنے الیکن کے بعد افتتاحیہ خطبہ دیا اور اس میں عمد کیا کہ وہ قرآن و سنت پر عمل کریں گافاء' اپنی خلافت پانے کے بعد آپ کے جافیوں نے بھی اختیار کی اور امیہ دور حکومت میں بھی خلفاء' اپنی خلافت پانے کے بعد آپ کے جانویوں نے بھی اختیار کی اور امیہ دور حکومت میں بھی سانے کیا خلافت پانے کے بعد افتتاحیہ خطبہ میں اپنی حکومت کی پالیسی کا اعلان عوام کے سامنے کیا کرتے تھے لیکن جب عباسی خلفاء نے مطلق العمان بادشاہت کی روایات کو اختیار کرنا شروع کیا تو اس روایت کا بھی خاتمہ ہوگیا۔

خطبہ میں خلیفہ کا نام پہلی مرتبہ 'جیسا کہ ابن خلدون 'نے لکھا ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس نے لیے اسلامی کے عباس نے لیا تھا۔ انہوں نے جب کہ وہ بھرے کے گور نر تھے 'جعہ کے خطبہ میں حضرت علی کا نام سلامی نام لے کر ان کے لئے دعائیہ کلمات شامل کئے تھے لیکن خطبہ میں با قاعدہ تحران کا نام عباس خلیفہ امین کے زمانہ سے لیا گیا اور اس کے بعد سے خطبہ ایک شاہی علامت بن گیا کہ جس میں جرجعہ و عیدین کی نماز میں حاکم وقت کا نام معہ اس کے خطابات کے تمام سلطنت کی مجدول میں لیا جاتا تھا (۱۰)

جب تک عبای حکران سیای طور پر طاقت ور رہے تمام اسلای دنیا میں ان کے نام کا خطبہ بڑھا جاتا تھا لیکن ان کی سیای طاقت کے زوال اور صوبائی گورنروں کی خود مختاری کے ساتھ صورت حال بدلتی گئی۔ اس زمانے میں جب کسی کو صوبائی خود مختاری دی جاتی تھی تو خلیفہ

اس کو سند دیتے وقت بیر عمد لیتا تھا کہ خطبہ میں پہلے اس کا نام پڑھا جائے بھر حکمران کا۔ اس کا مقصد تھا کہ کم اذکم نظریاتی طور پر خلیفہ کی سیاس برتری کو تشکیم کرے اس کا خطبہ کے ذریعے برابر اعلان ہو یا رہے اور یہ مقای حکران خود کو خلیفہ کا ماتحت سجھتے رہیں۔ اس پر اس وقت تک عمل ہو تا رہا جب تک عباسی خلیفہ بغداد میں آزاد تھے۔ لیکن جب اہل بوید نے ٥٩٣٥ میں بغداد پر تبند کر کے خلیفہ کو اپنے زیر اثر کے لیا تو اس سے دوسرے مسلمان حکران سای بریثانی کا شکار ہو گئے۔ کوئکہ اب آگر خلیفہ کو سیاسی طور پر برتر تشلیم کیا جا یا تو اس کا مطلب میر تھا کہ اہل بوید کی سیاس طاقت کو مانا جا آ اور یہ بہت سے مسلمان حکمرانوں کے لئے سیاس اور نہ ہی بنیادوں پر نفرت کا باعث تھا لندا سامانی حکمرانوں نے جو اہل ہویہ کے سیاس رقیب بھی تھے ان بنیادوں پر مطیع (۹۹۳ - ۹۷۲ء) کی خلافت کو تشلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ لیکن انهول نے دربار خلافت یا خلافت کے ادارے سے اپنے تعلقات کو قائم رکھنے کا ایک اور ذریعہ دریافت کر لیا کیونک بسرحال انہیں اپنی حکومت کے قانونی و ذہبی جواز کے لئے کسی نہ کسی صورت میں ظافت سے کوئی نہ کوئی تعلق ضرور رکھنا تھا۔ اس لئے انہوں نے خطبہ میں خلیفہ کمتنی (۹۳۵ - ٩٨٦ء) كا نام جارى ركما جے آل بويد نے معزول كرديا تھا اور وہ خليفہ نيس رہا تھا۔ اى طرح اس کا نام سکوں پر بھی مضروب کراتے رہے بلکہ اس کی وفات (۱۹۳۹ء) کے بعد بھی سامانی سلطنت میں کمتنی کے نام کا خطبہ ررحا جا آتھا اور اس کا نام سکوں پر معنروب ہو آتھا۔ اس سے دوسرے مسلمان حکرانوں کو بھی مدد ملی - اگر وہ ساسی یا ذاتی بنا بر موجودہ خلیف کو تشلیم نمیں كرنا چاہتے تھے تو وفات شدہ خليفہ كا نام خطبہ ميں پرمواتے اور سكوں پر درج كراتے تھے اور اس طرح خلافت سے اپنی وفاداری اپنی رعایا پر ظاہر کرتے تھے۔

جب متكولوں نے اسلام تبول كيا تو خطبہ كے تصور ميں ايك نئى تبديلى آئى۔ يہ خود كو سياسی طور برطاقت ور و برتر سجھتے تھے اس لئے انہوں نے مصر ميں قائم شدہ عباس خلافت كو تسليم كرنے سے انكار كر ديا جو در حقيقت مملوك حكرانوں كے زير سايہ تھى (١٢٥٠ ـ ١١٥٥) - ليكن ابنى حكومت كو قانونى جواز دينے كے لئے انہوں نے خلفائے راشدين كے نام خطبہ ميں پڑھنا شروع كر ديئے۔ يہ اس صورت ميں كہ اگر وہ سى مسلك كے ہوتے تھے ليكن اگر شيعہ مسلك كر ہوتے تھے ليكن اگر شيعہ مسلك كے ہوتے تھے ليكن اگر شيعہ مسلك

مغل بادشاہوں نے خطبہ کی ان روایات کو اپنے سابقین سے وراثت میں پایا اور انمی کو انہوں نے بندوستان میں رائج کیا۔ انہوں نے کبھی بھی عثانی خلافت کو تسلیم نہیں کیا اس لئے ان کے خطبہ میں خلیفہ کا نام درج نہیں ہو آ تھا۔

یہ دستور تھا کہ سے بادشاہ کی تخت نشینی کی رسم کے بعد سے بادشاہ کا نام آنے والے پہلے جعد کے خطبہ میں نمازیوں کے اجماع کے سامنے برحا جا ا تھا۔ یہ ایک طرح سے باقاعدہ سرکاری اور ذہبی اعلان ہو آ تھا کہ تخت پر ایک نیا بادشاہ ہے۔ اس طرح سے خطبہ سننے والے اجماع کی جانب سے سے بادشاہ کو ظاموشی سے تسلیم کے جانے کا اظمار ہو آ تھا۔ خطبہ کی ابتداء خدا کی حمد' رسول اللہ اور خلفائے راشدین کی تعریف و توصیف سے ہوتی تھی اس کے بعد سابق تحرانوں کے نام لئے جاتے تھی(١٣)- اس کے بعد نے تحمران کا نام لیا جا یا تھا اور اس ك ساته يه دعائيه جمل كه جاتے تھے "اے خدا حاكم وقت پر بركت نازل فرما' (يمال پر اس كا نام اور خطابات کا اعلان کیا جاتا تھا) اس کو رحمل اور عوام کے لئے قابل تسلیم بنا۔ یہ ہرجمعہ عيد الفطراور عيد الاضي كموتعول يرتمام سلطنت من برابر خطبه من دحرايا جاما ربتا تھا (٦٣) خطبہ میں حکمران کا نام ردھنا ایک پروقار تقریب ہوا کرتی تھی اس لئے تخت نشینی کے بعد کے پہلے جعد کو نیا حکمران شزادوں اور امراء کی معیت میں جامع مجد میں جایا کر ہا تھا اور عام مسلمانوں کی طرح نماز میں شریک ہو آ تھا۔ جب امام خطبہ پر هنا شروع کر آ تھا تو اس کو ہرسابق حكمران كے نام پر جو امير تبور سے شروع ہوتے تھے ايك تلعت انعام ميں ديا جا آ تھا جب وہ ف بادشاه كا نام خطبه مي پرهتا تها تو اس كوسنرى خلعت انعام مي دى جاتى تقى-(٦٥) اگر کوئی امیریا اس کے حاتی اپنا یا کمی دوسرے مخص کا نام خطبہ میں شامل کرنے ک

آگر کوئی امیریا اس کے حمایتی اپنا یا کسی دو سرے مخص کا نام خطبہ میں شامل کرنے کی کوشش کرتے ہوں شامل کرنے کی کوشش کرتے تو بیا خال تقشال کرنے کے خطاب نام اور بابا خال تقشال نے اورھ اور بنگال میں اکبر کے جھوٹے بھائی مرزا تھم (وفات ۱۵۸۵ء) کا نام خطبہ میں پڑھوایا تو اکبرنے ان کے خلاف بخت قدم اٹھایا اور ان کی بغاوت کو بختی سے کچل دیا۔(۱۵)

صوبائی مسلمان حکومتیں جو بگال مجرات اور دکن میں مغلوں کی آمد سے پہلے موجود تھیں ان کے فرماں رواؤں کے لئے ضروری تھا کہ جعہ و عیدین کے خطبوں میں مغل بادشاہ کا نام پرموائیں۔ ان کا یہ عمل مغل بادشاہ کی سیاس برتری تشلیم کرنے کے برابر تھا۔

راجیوت اور ہندو ریاستوں میں' جن کے حکمرانوں نے مغل بادشاہ کی سیاسی سیادت کو تشلیم کر لیا تھا ان کی ریاستوں میں بھی جمعہ و عیدین کے خطبوں میں تمام مبحدوں میں مغل بادشاہ کا نام پڑھا جا آ تھا۔

سكد

صلیب 'آج اور چوگان بی ہوئی تھی اور دوسری طرف ہونانی میں (XAEA) اور حضرت خالد کا نام تھا۔ اس کے بعد حضرت معاویہ نے فارس کے ایک دینار کی نقل کی اور اس پر اپنا نام کندہ کروایا۔ اس بات کے بھی شواہد میں کہ خلفاء راشدین کے زمانہ میں مختلف صوبوں کے عالموں نے سے خرب کرائے ' پہلا اسلامی سکہ عبدالملک بن مروان نے جاری کیا۔ اس کے بعد سے مسلمان حکران اپنے سکے جاری کرتے تھے لیکن اس وقت تک سکہ ایک شاہی علامت نہیں بنا تھا۔ سکہ پر فلفہ کا نام اور خطاب عبامی دور میں ضرب ہونا شروع ہوا اور اس کے بعد سے یہ تھا۔ سکہ پر فلفہ کا نام اور خطاب عبامی دور میں ضرب ہونا شروع ہوا اور اس کے بعد سے یہ بھی ایک ایم شاہی علامت ہو گیا۔ صوبوں کے والیوں یا عالموں کو اب یہ حق نہیں تھا کہ وہ سکہ بر اپنا نام کندہ کرائمیں۔

ب ب اس کے بعد بیہ روائیت چل پڑی کہ ہرنیا حکمران اپنی تخت نشینی کے بعد اپنا نام سکہ پر معروب کرا تا تھا۔ یہ بھی ایک لحاظ سے اس کی بادشاہت کا اعلان ہوا کرتا تھا۔ سکہ اور خطبہ دونوں ذریعوں سے نئے بادشاہ کی بادشاہت کا اعلان سرعت کے ساتھ سلطنت کے کونے کوئے میں ہو جایا کرتا تھا۔

مرنیا مغل بادشاہ اپنی تخت نشینی کے بعد نئے سکے جاری کر نا تھا۔ اس کے ایک طرف اس کا نام اور خطابات ہوا کرتے تھے اور دو سری جانب اس کی تعریف میں چند اشعار ہوتے تھے یا کلمہ یا قرآن کی کوئی آبت' یا خلفائے راشدین کے نام(۲۷)۔ مثال کے طور پر عالمگیر کی تخت نشینی کے موقع پر (۱۷۵۸ء) جو شہری سکے جاری کئے گئے ان پر یہ شعردرج تھا۔

سکہ زد در جہاں چوں مہر منیر شاہ اورنگ زیب عالمگیر میں شعر معمولی تبدیلی کے سکے پر درج تھا-سکہ زد درجہاں چوں بدر منیر شاہ اورنگ زیب عالمگیر(۱۸)

رسم آجودی پر یہ سے خصوص طور پر جاری کئے جاتے تھے اور بڑی تعداد میں ضرب کرائے جاتے تھے۔ اور بڑی تعداد میں ضرب کرائے جاتے تھے۔ اس قسم کے جاری شدہ سے آج بھی موجود ہیں 'جن سے ان سکول کی شکل ڈیزائن اور ہیئت کا اندازہ ہو آ ہے۔ تخت نظیٰ کے موقع پر جاری کئے ہوئے سکے سلطنت کی مختلف فکے سالوں میں بھی کانی تعداد میں مضروب کئے جاتے تھے 'ان میں سے زیادہ تر سونے کے بجائے جاندی کے ہوا کرتے تھے۔ دستور تھا کہ اس موقع کی یادگار کے طور پر چاندی کے سے عوام میں تعشیم کئے جاتے تھے۔(14)

## شاہی مہریں

شاہی مربھی بادشاہت کی ایک علامت ہوا کرتی تھی۔ رسول اللہ کے پاس بھی مرہوا کرتی تھی۔ رسول اللہ کے پاس بھی مرہوا کرتی تھی جو آپ کی وفات کے بعد حضرت ابو بحر صدیق (۱۳۳۲ – ۱۹۳۲ء) اور حضرت عرق (۱۳۳۲ – ۱۹۳۸ء) کو وریڈ میں ملی۔ اس وقت بھی اس کی حیثیت حکمران کی ایک نشانی کی تھی لیکن جب حضرت عنان (۱۳۳۷ – ۱۹۲۵ء) کے ہاتھوں یہ ایک کویں میں گر کر گم ہوگئی تو مسلمان حکمران رسول اللہ کی ایک نشانی ہے محروم ہو گئے۔ لیکن اس کے علاوہ ابتداء ہی ہے ہر ضلفہ کی اپنی علیمدہ مرہوا کرتی تھی جو وہ خلافت حاصل کرنے کے بعد تیار کراتا تھا۔ اس پر اس کا نام 'خطاب اور اس کا کوئی بہندیدہ جملہ ہوا کرتا تھا(عی)۔ عباسی خلفاء کے زمانے سے یہ دستور چلا کہ وہ اپنی شاہی مروزیر کے حوالے کر دیتے تھے جو اس بات کا اظمار تھا کہ خلیفہ نے اس کو اپنا اعتاد اور طاقت تفویض کردی ہے۔

مغل بادشاہوں کا یہ دستور تھا کہ تخت نشین کے بعد نے بادشاہ کا نام اور خطابات مرکے درمیان میں کندہ کئے جاتے تھے جبکہ اس کے سابقین حکرانوں کے نام مرکے جاروں طرف حاشیہ یر ہوتے تھے۔ اس کو دستخط کی بجائے استعال کیا جاتا تھا۔(اے) اور تمام شاہی فرمانوں اور کاغذات پر اس کو نگایا جا تا تھا۔ اکبر کی مربر حاشیہ میں آٹھ گول دائرے تھے جن میں سابق مغل بادشاہوں کے نام امیر تیور سے لے کر درج تھے۔ جما تھیرنے بادشاہ بنے کے بعد ایک دائرہ کا اور اضافہ کر دیا جس میں اکبر کا نام درج تھا جب کہ اس کا اپنا نام اور خطاب مرکے درمیان میں تھا(۷۲)- یہ شاہی مراوزک کملاتی متی (۷۳) اور یہ کسی معتد محص کو دی جاتی متی۔ اوزک مرکا رکھنے والا دربار میں ایک اہم مقام رکھتا تھا اوریہ خدمت اسے خصوصی اعزاز عطا كرتى متى- عام طور په يه حرم كى كى خاتون كے پاس رہاكرتى متى (٤٣) كيكن وقاء فوقا پندیدہ اور معتمد امیرے حوالے بھی کر دی جاتی تھی۔ اکبرنے اپنے دور حکومت میں جن امراء کو بیه مردی تقی ان میں خواجہ جہال اور خان اعظم مرزا عزیز خان کو کا قابل ذکر ہیں۔(20) جما تکیرنے اسے امیرالا مراء محمہ شریف کو دیا تھا۔ بعد میں اسے شنرادہ پرویز کو دیا گیا اور بھر دوبارہ ے محم شریف کو (۷۷)۔ شاہمال نے اپنے دور حکومت کی ابتداء میں اے متاز محل کے سرد كيا(٤٨) پراس كى درخواست ير اے آصف خال كے حوالے كيا كيا-(٤٩) شاجهال كى حکومت کے آخری سانوں میں یہ جہاں آراء کی تحویل میں تھی(۸۰) اوزک جھوٹی چوکور مرہوا کرتی تھی۔ جو صرف فرمان صبطی(۸۱) خطابات کقرری اور جا گیردیے والے فرامین بر لگا کرتی

تقی۔(۸۲)

اس کے علاوہ دوسری شاہی مرس بھی تھیں۔ ابوالفضل نے ہم تک جو معلومات پنچائی ہیں ان کے مطابق ۵ مرس ہوا کرتی تھیں۔(۱) اوزک (۲) وہ مرجس میں حاکم وقت کا نام درمیان میں اور سابق حکم انوں کے نام حاشیہ پر ہوتے تھے۔ (۳) ایک چوکور مرجو تمام احکامات کے لئے ہوتی تھی۔(۳) ایک محرابی شکل کی مرجو قانونی احکامات کے لئے ہوتی تھی (۵) اور ایک مرحم کے انطابات اور کاروبار کے لئے ہوتی تھی۔ یہ دستور تھا کہ یہ مرس تمام شاہی احکامات 'اعلانات اور فرامین پر لگائی جاتی تھیں آکہ ان کی قانونی حیثیت ہو جائے۔ تقرری کے تمام احکامات 'شزادوں سے لے کر وکیل' صدر (۸۳) میر بخش امیرالامراء (۸۳) اور اآلیق (۸۵) کے شاہی مروں کے لگانے ہوا کرتے تھے(۸۲) جما تگیر نے پرانی متکول مر اتناق کو دوبارہ سے شروع کر ویا۔ یہ مرخاص طور سے جاگیر کے فرمان پر لگائی جاتی تھی (۸۷) اس نے اس کا نام بدل کر التون (سنہری) تمذ رکھ دیا۔(۸۸)

شاہباں کے عمد کے آخر تک اوزک مرگول ہوا کرتی تھی لیکن عالمگیر کے زمانے میں اس کی شکل گول سے چوکور کر دی گئی اور اب اس مرر درمیان میں بادشاہ کا نام اور خطابات ہوا کرتے تھے۔ جبکہ سابق تحمرانوں کے نام حاشیہ میں دائرہ کی شکل میں ہوا کرتے تھے۔ مرک چاروں کونوں پر خدا کے اسائے گرای اور قرآن شریف کی آیات تھیں(۸۹) ہرنیا بادشاہ ابنی تخت نشینی کے بعد ابنی ذاتی مرے تمام ریاست کی الماک و اشیاء کو سربمرکر دیتا تھا۔(۹۰)

# شاہی علم وجھنڈے

مشرق میں علم یا جھنڈا' ایک قدیم شاہی علامت ہوا کر تا تھا۔ مسلمان حکمران خاندان سیا ی طاقت کو حاصل کرنے اور معکم کرنے کے بعد اپنی سلطنت کے لئے مخصوص شکل اور رنگ کا علم متخب کیا کرتے سے مثل بنوامیہ کے جھنڈے کا رنگ سفید' عباسیوں کا سیاہ(۹۱) سلجو تیوں کا ابتداء میں سرخ اور بغداد پر تبضہ کے بعد سیاہ (۵۵-۱ء) قارا خانیوں کا اور نج اور عالیوں کا سفید ہوا کر تا تھا۔(۹۲)

مغل حکرانوں کے جھنڈے کا کوئی خاص رنگ مقرر نہیں تھا۔ ان کے زمانے میں مختلف شکوں اور رنگوں کے کئی جھنڈے ہوا کرتے تھے' اور انہیں شاہی علامت کے طور پر استعمال کیا جا آتھا۔ ان میں سے کچھ کے استعمال کا حق صرف بادشاہ کو تھا اور سلطنت میں کسی کو اس بات کی امازت نہیں تھی کہ انہیں استعمال کریں یا اپنے قبضہ میں رکھیں۔ ان میں سے پچھ جھنڈ ۔ کے استعمال کریں یا اپنے قبضہ میں رکھیں۔ ان میں سے پچھ جھنڈ ۔ ک

شنرادوں اور امراء کو ان کی خدمات کے صلہ میں دیئے جاتے تھے لیکن کچھ خاص شرائط کے ساتھ۔ ان کے استعال کے لئے بادشاہ کی اجازت ضروری ہوتی تھی۔ بادشاہ خود جب مجمی جلوس کی شکل میں باہر ثکتا تو اس کے مختلف فتم کے جمنڈے اور علم اپنی مختلف علامتوں کے ساتھ اس کے ساتھ ساتھ ساتھ ولاکرتے تھے۔

ید روایت تھی کہ شاہی جلوس میں کم از کم ۵ جسٹرے بمعہ قور کے ہوا کرتے تھے۔(۹۳) ان پانچ میں سے دو چہار توق اور تومان توق(۹۴) ہوا کرتے تھے یہ جسٹرے بادشاہ کے پیچے چلا کرتے تھے۔(۹۵)

مغل شاہی جھنڈوں پر مختلف قتم کی علامتیں ہوا کرتی تھیں۔ مثلاً پنجہ' میزان' آفاب' اژدھا پیکر' ماہی اور فتقیہ (۹۲)۔

## شاہی امتیازات

منل بادشاہوں نے اپنے لئے چند خصوصی امتیازات مقرر کر رکھے تھے۔ جن کے استعال کی اجازت سلطنت میں کی دو سرے کو نہیں ہوتی تھی۔ مثلاً کی کو اس بات کی اجازت نہیں ہوتی تھی کہ وہ جھروکہ درشن دے ' ہاتھیوں کی لڑائی کا انظام کرائے' سزائے موت دے یا مجرم کے جم کے کی حصہ کو مقطوع کرائے' جیسے اندھا کراتا یا تاک و کان کاٹنا وغیرہ اور نہ شاہی دربار کی طرح موسیقاروں اور گانے والول کو اس بات پر مجبور کرے کہ وہ اس کی حاضری میں دربار کی طرح موسیقاروں اور گانے والول کو اس بات پر مجبور کرے کہ وہ اس کی حاضری میں رہیں۔(۹۷)

ایک شاہی استحقاق یہ تھا کہ شاہی محل میں نوبت خانہ ہوا کرتا تھا جہاں دن رات مختلف وقفوں میں موسقار نوبت بجاتے رہتے تھے(۹۸) سلطنت میں کسی کو اس بات کی اجازت نمیں تھی کہ شاہی نوبت خانہ کی موجودگی میں نوبت بجائے۔ موسیقی کی مختلف وصوں کو بجا کر باوشاہ کی نقل و حرکت کا اعلان کیا جاتا تھا۔ موسیقی کی یہ دھنیں بالکل صحیح وقت پر بجا کرتی تھیں مثلا آدھی رات کو ' فجر کے وقت ' مورج نکلنے ہے ۲۲ منٹ پہلے اور مورج غروب ہونے کے ۲۲ منٹ بعد ' بقیہ دن کے حصے میں سات مرتبہ ' مختلف وھنیں بجا کرتی تھیں۔ جب بادشاہ وربار میں آنہ کی اطلاع میں موسیقی کے ذریعہ سے کیا جاتا تھا تاکہ ورباریوں کو اس کی آنہ کی اطلاع مل جائے۔ یہ دوبارہ اس وقت بحتی تھی جب کہ بادشاہ دربار برخواست کرتا تھا(۹۹) اتوار کے مرز بہام دن بجا کرتی تھی۔(۱۰۰)

جب مادشاه کی سفریا مهم بر نکلتا تھا تو اس کا اعلان نقارہ بجاکر کیا جاتا تھا۔ کمپ میں سے

نقارے ہر تمن محند کے بعد بجا کرتے تھے۔ مغل بادشاہ شنزادوں اور امراء کو انعام کے طور پر نقارے ویا کرتے تھے لیکن بھیٹ چند شرائط کے ساتھ مثلاً ہے کہ بادشاہ کی موجودگی ہیں نہیں بجائے جا کیں گاہ سے ایک مقررہ فاصلے تک بھی ان کو بجانے کی اجازت نمیں ہوگ۔(۱۹۱) جما تکیر نے خصوصی طور پر پندیدگی کے اظہار کے طور پر نقارہ و نوبت نور جمال بیگم (وفات ۱۹۲۵ء) کو دی تھی اس رعایت کے ساتھ کہ یہ بادشاہ کی نوبت کے بعد بجا کرے(۱۹۲)۔ ایک مرتبہ شزادہ معظم نے اپنو دربار کے وقت نوبت کو چار مرتبہ بجوایا اس کی اطلاع ملنے پر عالمگیرنے اے ایک سخت قسم کا شنبیہی خط کھا کہ یہ صرف شاہی اسحقاق ہے اور بادشاہ کی اجازت کے بغیر بادشاہ کی اجازت نمیں(۱۹۳) اس لئے بادشاہ کی اجازت کے بغیر بینی نوب کو بارشاہ کی اجازت کے بغیر بادشاہ کی اجازت کے بغیر بینی ناتی شاہی حقوق کے خلاف اقدام تصور کیا جا تا تھا۔(۱۰۳)

# چراور کو کبه '

یہ بھی شاہی علامات تھیں اور یہ کسی امیریا شنراوے کو نہیں دی جاتی تھیں۔ چر (۱۰۵) جوا ہرات سے مزین ہو تا تھا اور بھشہ بادشاہ کے ساتھ دربار اور جلوس میں ہوا کر تا تھا۔ آفتاب محیر بینوی شکل کا'چھڑی کی مائنہ ہوا کر تا تھا یہ زر مفت سے ڈھکا ہو تا تھا اور اس میں قیمتی پھر جڑے ہوتے تھے اور یہ بادشاہ کو سورج کی روشنی سے محفوظ رکھتا تھا۔ کو کب'گول چکدار گیندیں ہوا کرتی تھیں جو دربار کے سامنے لگی رہتی تھیں(۱۰۶)

معجد میں یاکی میں جانا(2+) اور مقصورہ میں نماز پڑھنا شاہی استحقاق سے عالمگیرنے ایک مرتبہ شنزادہ معظم کو ایک سخت خط اس بات پر لکھا تھا کہ اس نے مقصورہ میں نماز پڑھی محی۔(۱۰۸) اس نے ایک اور مرتبہ اسے تنبیہ کا خط اس بات پر لکھا کہ اس نے ہاتھیوں کی لڑائی کا انتظام کرنا اور کسی ایسے پورٹی کا بندوبت کیا تھا۔ اس نے اسے اطلاع دی کہ باتھیوں کی لڑائی کا انتظام کرنا اور کسی ایسے چوترے پر بیٹھنا جو زمین سے ایک گز کی بلندی پر ہو' یہ صرف شاہی استحقاق ہیں اور کسی ورسرے کو اسے افتیار کرنے کی اجازت نمیں(۱۰۹)

قرغہ کی طرز پر شکار کرنا بھی شاہی استحقاق تھا۔ سلطنت کے کمی فرد کو شنزادوں سمیت اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ شاہی شکار گاہ میں شاہی اجازت کے بغیر داخل ہوں(۱۹) شیر کا شکار کرنا بھی صرف بادشاہ کا حق تھا یماں تک کہ خطرہ کے وقت بھی بغیر بادشاہ کی اجازت کے شیر کا شکار نہیں کیا جا سکتا تھا۔ (۱۱) بادشاہ کا یہ بھی حق تھا کہ وہ اپنی رعایا ہے ان کا شکار اپنے لئے مکر افراد سے کے وَکُلہ چنگیز خان کا یہ قانون تھا کہ برتر افراد اپنے لئے کمر افراد سے ان کا

شكار لے كتے ہیں۔ (۱۱۲)

جنگ میں جو ہاتھی پکڑے جاتے تھے وہ ہیشہ بادشاہ کی ملکت ہوتے تھے۔ مال غنیمت کا بمترین حصہ ہیشہ بادشاہ کے لئے علیحدہ کر دیا جاتا تھا(۱۳۳)۔ بادشاہ کے علاوہ بمسی اور کو اس بات کی اجازت نہیں ہوتی تھی کہ وہ قیتی ہیرے اور جوا ہرات خرید سکے۔(۱۲۳)

شنرادوں کو اس بات کی اجازت نہیں ہوتی تھی کہ وہ دربار کے آداب اور رسوات کو اختیار کریں اور اپنے امراء اور ملازمین کو اپنی موجودگی میں کھڑا رکھیں (۱۵) ان کو اس بات کی بھی اجازت نہیں تھی کہ وہ اپنے ملازمین کو خطابات دیا کریں۔

عور تیں بادشاہ کی موجودگی میں پردے (۱۱۱) کی پابند نہیں ہوا کرتی تھیں۔ (۱۱۷) میٹا بازار میں تمام عور تیں بادشاہ کے سامنے آیا کرتی تھیں۔ وہ خود ایک دوکان سے دو سمری دوکان پر جایا کر آتھا اور عورتوں سے بات چیت کر آتھا۔ جب کوئی امیرائے گھر پر' بادشاہ کو دعوت پر بلا آ تھا تو اس کے گھر کی عورتیں بادشاہ کے سامنے آکراہے آداب کرتی تھیں۔ ایک ایسے ہی موقع پر ہمایوں نے حمیدہ بانو بیٹم کو دیکھا تھا اور اس کی محبت میں گرفتار ہو گیا تھا۔ (۱۸)

## حواله جات

۱۔ نور جماں کا بھائی اور متاز محل کا باپ ۱۹۲۱ء میں جما تکیرنے اے اپنا وزیر مقرر کیا تھا۔ ۲۔ شاہ جماں کا سب سے بڑا لڑکا

Sharma, S.R.: Mughal Government and Administration Bombay 1951, p.25.

ار قدیم ایرانی بادشاہوں کے تخت سونے ' ہاتھی دانت اور ساگوان کی لکڑی کے ہوتے تھے اور ایکی ایرانی برائی برائی ہوتے تھے اور ایکی پھر' ہیرے ' جواہرات اور لیمتی موتوں سے مزین ہوتے تھے۔ سونے کا تخت رکھنا صرف بادشاہ کا اختقاق تھا اس کے اور ایک سائبان ہوتا تھا جس پر لیمتی پھر جڑے ہوتے تھے اور سونے کے ستون کے زریعہ سے اس کو سارا دیا گیا ہوتا تھا اور بادشاہ اس کے سایہ میں بیشا کرتا تھا تفسیل کے لئے ملاحظہ کیجئے۔

Olmstead, A.T.: History of the Persian Empire. Chicago 1966, p.283).

شای تخت بیشہ دربار میں بردول کے بیچیے رکھا ہو آ تھا تفصیل کے لئے دیکھنے

Girshman, k.: Iran. Harmondsworth 1954, pp. 166-7.

۵- شراء ایس - آر: ص - ۲۵ ۲- تفسیل کے لئے دیکھئے-

Manucci, i, p. 89. Blochet, E.: Mussalman paintings. Engl. tr. by Binyon, C.M. London 1929. P.11. CLXXXVII (Babur's throne), CLXXXIII, (Humayun's throne), CLXXVIII, CLXXIX, CLXXXII, CLXXXIII (Akbar's thrones) Stanley, C.: Indian Drawings (Thirty Mogul Paintings of the schools of Jahangir). London 1922, Pl.6. (Akbar's throne), pl.7. (Jahangir's throne), and p1. 10 (Shahjahan's throne). Percy Brown: Indian Painting under the Mughals. Oxford 1024, Pl.. XLIX (Jahangir's throne). Binyon, R.L.: Asiatic Art in the British Museum. Paris & Brussels 1925. Pl. ILVI, No.2 (Jahangir's throne).

Tavernier, p.81 \_ ∠

Roe, p.253. \_ A

9\_ آئين - 1 - ۴۵

Monserrate, p.199. \_ !\*

Roe, pp. 325-26. \_#

Terry, p.328. \_IF

Tavernier, pp.80, 303, 306, 308. IF

Manucci, i,p.88.

Ogilby, pp.163: Mandelslo, p.30. 10

11- تخت طاؤس کا تصور شائد تخت سلیمان سے لیا گیا ہے۔ کما جاتا ہے کہ اس پر طاؤس کی شکل بن ہوں کرتے تھے، بی ہوئی تھی۔ عبای اور فاطمی درباروں میں بھی جواہرات سے مزین تخت طاؤس ہوا کرتے تھے، تفسیل کے لئے رکھئے۔

Jairazbhoy, R.A.: Oriental influence in Western Art. Bombay 1965, p.22.

شاہ جمال کے تخت طاؤس کے لئے ریکھئے المهوري ۔ ١١ - ص - ٨٠ - ٨١

برنير - ص - ٢٦٨

Thevenot, p.42. 14

Tavernier, pp. 303-4. IA

١٩- أيضاً ص - ٣٠٥-

۰۰- اینا ۔ ص ۔ ۳۰۵ مزید تفسیل کے لئے دیکھئے برنمن کی "قواعد سلطنت شاہجمانی" جس میں اس نے تخت طاؤس کے بارے میں دلچیپ معلومات دی میں۔ ص ۔ ۱۳-

" تخت کے اوپر ایک سائبان تھا ہو آسان سے ملا تھا اس پر قیمی موتوں سے کشیدہ کاری کی گئی تھی .... اس پر دو چر بھی تھے جس پر قیمی موتی جڑے ہوئے تھے اور جس کی جھال پر بھی قیمی مرتی دو تھے ہوئے تھے یہ دو ستونوں کے سارے کھڑے تھے ہو ایک کری میں جڑے ہوئے تھے 'ان پر بھی قیمی تیتی تھر جڑے ہوئے تھے .... اس پر ستارے بھی جگہ جڑے تھے جن میں سے ایک کی ۵۵ ہزار روپیہ قیمت تھی جو ایک دو سرے سے مناسب فاصلہ پر قیمے ہوئے تھے شامی تیت کے گرد سوئے اور جاندی کا کشرا تھا'

ا- وہلی ت جالیس میل کے فاصلہ یر-

rr- یہ سلیمان عظیم الثان (۱۵۲۰ ـ ۱۵۲۱ء) کے بحری بیڑہ کا امیر تھا اس نے اپنے سنر نامہ پر ایک تناب "مرآة ا ممالک" کسی ب جس میں اس نے ہندوستانی ساحل سے استنبول تک کے نظی کے سنرکے حالات کلیے ہیں۔

یہ ۱۵۵۱ء میں ہمایوں کے دربار میں آیا تھا ہمایوں کی دفات کے بعد ایک مخف کو ہمایوں کے لباس میں کھڑا کر کے عوام کو دکھایا گیا ہد اس کی ترکیب تھی اس کے بارے میں وہ لکھتا ہے۔
"اس کا چرہ اور آنکھیں ڈھکی ہوئی تھیں خوشحال بیگ صاحب اس کے پیچھے کھڑا تھا ... جبکہ بہت سے عمدیدار اور امراء دربار کی دوسری جانب کھڑے تھے جب انہوں نے بادشاہ کو دیکھا اور نوبت کی آواز سی تو وہ فرط مسرت سے احراما" جمک گئے۔"

تفسیل کے لئے دیکھئے۔

Vambery, A: The travels and adventures of the Turkish Admiral Sidi Ali Reis. London 1899, p.57.

> rp- امرترے مم میل کے فاصلہ بر ۲۳- لاموری I - ص ۸۲ - ۹۱ - صالح - I - ص ۲۲

معتد فال - ص - ۲ - ۵

 ۲۵ ہندوستان میں ون اور رات ۸ پسر میں تقسیم کئے جاتے تھے۔ ۸ پسر ۱۰ گھڑیوں کے برابر تھے اور ایک گھڑی ۹۰ پلوں کے۔ ایک گھڑی ہمارے زمانے کے وقت کے حماب سے ۲۴ منف کی ہوا کرتی تھی۔

٢٦- وه تحفه جو بادشاه كو ايني وفاداري اور اطاعت كے اظمار كے طور ير ديا جاتا تھا

۲۷- به شاهجهال کی محبوب بیوی تھی-

٢٨- ناركي رقم، بادشاه كے سر پر محما كر غربوں ميں تقسيم كر دى جاتى تھى اور يد خيال عام تھاك اس طرح سے وہ نظرید' برائیوں اور آفوں سے محفوظ رہے گا-

rq- نی شاہبال کی سب سے بری افر کی تھی-

· سے شاہراں کا لڑکا' دارا سے عمر میں چھوٹا تھا۔

اا- شاہجمال کا سے چھوٹا لڑکا۔

۳۲- به عهد اکبری و جهاتگیری و شاجهان کا مشهور و معروف جزل تعا

س- نوجی معاملات کا مشیر ہو<sup>نا تھا</sup>

م سم \_ ۵۰۰۰ سواروں کو رکھنے والا'

 مغل سلطنت کے ابتدائی دنوں میں وکیل السلطنت کا عہدہ وزیر اعظم کے برابر ہوا کرتا تھا۔ لكن بعد من يه ايك غير ابم عده موكيا- اور اس كے اختيارات ديوان نے لے لئے- مزيد تفسلات کے لئے دکھتے۔

لا بوركار I ص - ١٤٨

٣٧- لايوري' [ص ٨٢ - ٩٤

ے سے سام سے سوسے سوم،

مستعد خال ص - ۲۲ - ۲۴

٢٨- آئين' ١ ص - ١١٨ - ١١٩ يه ايك تركى لفظ ب جس كے معنى اسلحه كے بين اس سے اسلحه خانہ کے لئے لفظ قور خانہ اور اس کے انجارج کے لئے قوری کا حوالے کے لئے رکھتے:

Doerfer, G.: Turkische und mongolische Elemente Neupersischen. Wiesbaden, 1963-1975, I-p. 427.

چینے خال کے زمانہ میں جار آدی اس بات کے زمہ دار ہوتے تھے کہ وہ اس کا تیرو کمان لير چليں يہ قوري كملاتے تھ، حوالے كے ديكھے- Barthold, W.: Turkestan down to the Mongol invasion. London 1968, p.382.

۳۹- عنسل خانہ میں بادشاہ خصوصی امراء اور اہم منصب داروں اور عمدیداروں کو مشورے کے لئے لما آتھا۔

١٠٠- كاظم ص - ٢٥١ - ٣٥٣

ام- شاہماں کی سب سے جھوٹی اڑی۔

٣٢- عالمگيري ازي-

۳۳- عالگیری لزی۔

ممم- عالمكيركاب سے بوا الوكا

۳۵- عالمكيم كا دوسرا لؤكا

٣٦- عالمكيركا تيرا لزكا

٢٨- عالمكيركا جوتفا الركا

٣٨٨ - بخاور خال ، مرآة عالم ، برنش ميوزيم - ADD - ١٩٥٧ ، ص - ٣٨٨

Tavernier, p. 297 - 49

۵۰- ايضاً - ص ۲۹۷

۵۱- اور مختن (Ovington.) ص - ۱۷۷ - ۱۷۸ بر ماحظه سیجید:

"جب بھی ہندوستان میں بادشاہت کا اعلان ہو یا تھا، تو اس موقع پر بعیشہ خوثی و مسرت کا اظهار کیا جاتا تھا، موسیقی، آتش بازی تماشہ اور خوثی کے مناظر سلطنت کے تمام حصوں میں دیکھنے میں آتے تھے اس موقع پر ان کے جمازوں پر بھی جھنڈے اور علم لمرائے جاتے تھے،"

ar - لا بورى أ من ١١٣ - ١١٥ صالح - I - ص - ٢١٣

٥٣- شاجمال نے ابنی تخت نشنی کے بعد ، جو فرمان ، آصف خال کو لاہور بھیجا تھا اس کے لئے تضیات ریکھیے: لاہوری - I - می : ١١٣ ـ ١١٥ تضیلات ریکھیے: لاہوری - I - می : ١١٣ ـ ١١٥

صالح - I - ص ۲۱۲

Pirzada, M.H.: Coronation of Muhammadan Sovereigns of India. In: JPHS, 1911-12, p.149.

"دانش کے بیکر عموی آصف خال ' آپ کو معلوم ہوتا چاہئے کہ ۸ جمادی الآنی ہے اس اور کو چار گھڑی دن کے وقت ہم آگرہ میں تخت پر جلوہ افروز ہوئے اس موقع پر ہم نے صاحب قرآن خانی ' شاب الدین محمد شاہ جمال بادشاہ غازی کا خطاب افقیار کیا۔ اس کا اعلان بحرے دربار میں کیا گیا اور خطبہ وسکہ پر نیا خطاب درج الرایا گیا۔ ہمیں امید ہے کہ خدائے ذوالجلال ' جس نے کیا گیا اور خطبہ وسکہ پر نیا خطاب درج الرایا گیا۔ ہمیں عطاکی ہے ' ہمارے دور حکومت کو بابرکت بنائے اپنی وحمت سے تمام ہندوستان کی بادشاہت ہمیں عطاکی ہے ' ہمارے دور حکومت کو بابرکت بنائے گا' تمہارے لئے جو ہمارے ساتھی و رفیق ہو ' اور تمام رعیت کے لئے۔ "

۵۰ ترزک جاگیری - I - من ۸ - ۹ یه ۱۳ احکامات اس طرح سے تھے:

ا- تحفه عمر بحرى اور دو مرے فيرواجي فيكس بند كے جاكيں-

۲- وران راستول بر مجدين مراكس اور توي بنائ جاكس-

سے اگر کوئی کافریا سلمان مرجائے تو اس کا مال و متاع اس کے وارثوں کو دیا جائے آگر

کوئی وارث نہ ہو تو حکومت اس کے خربے سے مساجد مرائی اور پلول کی تغیر کرائے۔

م- شراب اور دوسری نشر آور چیزوں کی فرونت بالکل بند کی جائے-

۵- حکام کمی کے گھریں ممان نہیں تھریں۔

٧- جرم كي مزا مي ناك كان نيس كاف جاكي-

۷- سرکاری عمدیدار رعایا کی زمین پر قبضه نمیس کریں مے-

۸- فالصد کے عال اور جاگیر' جس پرگند میں وہ ہوں بغیر اجازت کے وہاں کے لوگوں میں شاویاں نمیں کرس'

٩- بدے شروں میں شفا خانے کھولے جا کیں-

١٠- خاص دنول ميل جانورول كا ذبيحه بند كيا جائ-

H- اكبر ك عمد ك عمديدار اور جا كردار اى طرح برقرار ري ك-

١١- وه تمام قيدي جو طويل مت في قيد تح انسي رباكيا جائ-

۵۵- صالح - ۱ - ص - ۲۵۸

۵۷ – خانی خال II – ص - 22

Cambridge History of India. Delhi 1963, iv, p. 130.

۵۹- خطبه جعد اور عيدين كى نمازول من ديا جانا تما ابتداء من اس كى سياس و ندى نوعيت موتى تمى ليكن بعد من صرف ندى ره من -۲۰- راقم الحروف كا مضمون ، ركهيم:-

The Khutba: A symbol of Royalty in Islam. In: Sind University Research Journal, Arts Series. Vol. xvii & xviii-1978-79. pp. 89-96

مزید تغییلات کے لئے ایک دو سمرا مضمون "ہندوستان کے مسلمان حکمران اور خطبہ" المعارف (لاہور) جولائی ۱۹۸۰ء ص ۲۲ – ۲۵ ابن خلدون (انحريزي) مقدمه ابن خلدون II ص - اى

پيرزاده- ايم- انچ- ص ١١٣ - ١١٨

۱۱- سلطان کی خدا بندہ یا الجائیتو (۱۳۰۳ - ۱۳۱۲) نے اپنے عمد میں ۱۲ شیعہ اماموں کے نام خطبہ میں برحوائے دوالے کے لئے دیکھتے:

Haworth, H.H.: History of the Mongols. London 1888. Repr. New York 1966, iii, p.559.

بابر نامد می - ۲۵۸

Siddiqui, A.H.: Caliphate and Kingship in Medieval Persia. In: IC x, 1936, p. 262.

٣٠- فطب من نام اس ترتيب سے پڑھے جاتے تھے ، قطب الدين امير تيوز ، جال الدين ميرال شاه ، سلطان مجر مرزا ، سلطان ابو سعيد مرزا ، عمر فيخ مرزا ، ظمير الدين بابر ، نامر الدين جايول ، جال الدين اكبر ، نور الدين جمائكير ، شماب الدين شاجمال اور محى الدين اورنگ زيب عالمكير-

۱۳۳- بیرزاده - ص - ۱۳۹

١٨- صالح - I ص ٢٢٦، قوائد سلطنت شاه جماني ص - ١٨

Cambridge History of India, iv, p.95. -10

rr\_

Lane Poole S.: The Coins of the Eastern Khaleefehs in the British Museum. London 1875. Repr. Bologne 1967, pp. viii, ix, (introduction).

۲۷- فانی فان II - ص - ۲۷

۲۸- پیرزاده - ص - ۱۳۹

Tavernier, p.324, -14

- 2- 1. - 1 مِن فاقم بر ديكھتے-

اء- شرما ایس- آر ص- ۲۷-

-48

Felix, P.: Mughal Seals. In: JPHS 5, 1916, pp. 110-111 Terry, p. 447. Pietro della Valle, p.1.

2- ایک خصوصی مردیکھئے' آئین' 1 - ص - ۴۸

Doerfer, G., ii, p. 148.

Monserrate, p. 209. -47

۵- ماثر الامراء 1' ص ۱۸۵

۲۷ - بوزك I' من ۱۸ = نامس رو م - ۹۷

۷۷ - نوزک ۱۱ - ص ۱۸ - ۱۹

۸۷- لادري - ص - ۱۳۸ 129- مالح - 1 - في - 129

ibn Hasan: The Central Structure of the Mughal Empire London 1936, p.102.

۸۱ - به مر منسداری کی تقری ماکیری عطایکی اور سیور غل کی بخشش کے کاغذات بر لگائی جاتی تم والے کے لئے دکھئے۔

آ كون ٢° ص ٨٨

۸۲ آکن' آص ۸۸

-۸۳ وزیر انساف و ذہی امور و شای خیرات کی تقتیم کا انظام کرنے والا

سمم یہ مغل دربار کا سے اعلیٰ خطاب تھا

٨٥- استاد اور شرادول كي تعليم و تربيت كي وكم بعال كرفي والا

۸۲- آکن ۱ س ۲۸ - ۸۸

Ibn Hasan, pp. 34-95. Monserrate, p.209.

٨٥- التمذ يا سرخ مر محولول من يه مرسركاري كاغذات ير لكائي جاتي تمي-حوالے کے لئے دکھئے۔

Juwaini, Ata-Malik: The History of the World Conquerer. Translated by A.J. Boyle. Manchester 1968, i.p. 145.

٨٨- ركيسے توزك 1 ص ٢٣ سي نے علم ديا كه مراكانے كى عبد كو طلائى كر كے اس ير مراكائى جائے اور میں نے اس کا نام التون تمغا رکھا"

- Felix, p., p.118. \_A4

Percy Brown: Indian Painting under the Mughals A.D. 1550 to A.D. 1750. Oxford 1922, p. 152.

4- مامون (AFT \_ ANF) نے عمامی جسٹرے کا رنگ سیاہ سے تبدیل کر کے سبز کر دیا اس تبدیلی کی وجہ یہ متی کہ اس نے اپنے بعد علی رضا (وفات ۸۱۸) کو اپنا جانشیں نامزد کیا تھا جن کا تعلق الل بت سے تھا۔ علی رضا ہر تفسیل کے لئے مقالہ EI (2) میں

Spuler, B.: Iran in fruh-islamischer Zeit. Wiesbaden 1953 pp. 348-49.

۹۳- دربار کے وقت میہ تخت کے نزدیک رکھے ہوتے تھے جبکہ شای جلوس میں یہ ہاتھی پر رکھے

والے کے رکھتے آئین آ ص ۱۸

۹۳- تومان کے معنی دس بزار سواروں کے سردار کے ہیں اور توغ ایک کی دموں کے جھنڈے کو کستے ہیں ہوں کے معندے کو کستے ہیں ہے منگوں حکران دس بزار سواروں کے کمانڈر کو دیا جا آتھ ہندوستان میں معنل دموں کا جھنڈا ہو آتھا جو کہ شاید چار بزار سواروں کے کمانڈر کو دیا جا آتھا ہندوستان میں معنل حکرانوں نے ان دو جھنڈوں کو صرف اپنے لئے مخصوص کر رکھا تھا اور بہت کم یہ شزادوں یا امرام کی عطاکیا کرتے تھے والے کے لئے دیکھئے۔

آ کین I - ص - ۲۱

اور محد حسين آزاد دربار اكبرى لابور ١٥٣٩ء ص ١٣٩

-40

Qureshi, I.H.: Administration of the Mughal Empire. Karachi 1966. p.105.

Peter Mundy, p. 199. : 2 عوالے کے - ۹۲

جوان جمندوں کے بارے میں دلچپ تعیدات دیتا ہے "ہر جلوس میں مختلف فتم کے جمندے' خاص خاص نشانات کے ساتھ ہوا کرتے تھے' جیسے ہاتھ' بری گیند' اثردہ کا سریا عقاب"

مزید حوالوں کے لئے رکھے: . Terry p. 364. Irvine. W

The Army of the Indian Moghuis. London 1903. pp. 32-33

۹۵- تفسیل کے لئے دیکھے اوزک من ۲۰۵ (اردو ترجمہ ۱ - من ۳۳۳)

"میں نے بخیوں کو تھم دیا کہ وہ احکام جن کی پایٹری ضروری ہے امرائے مرحد کے نام جاری کریں ' آکہ اس کے بعد وہ ایسے امور کے مرحک نہ ہوں کہ جو باذشاہوں کے لئے فام ہیں۔ ان میں سے اول یہ کہ وہ جمور کے میں نہ بیٹیس' اپنے امراء اور مددگار مرداروں کو چوکی اور تسلیمات کی زحمت نہ دیں اور باتھیوں کو لڑائی میں نہ لائیس' مزا دیتے وقت کی کو اندھا نہ کریں' اور نہ کی کا نام اور کان کا ٹیم اور نہ کی کو زیرد تی مسلمان بنائیس' نہ اپنے طازمین کو خطاب دیں' اور شائی طازمین کو کورنش اور تسلیم بجا لانے کی زحمت نہ دیں۔ باہر نگلتے وقت نقارہ نہ بجوائیں اور لوگوں میں سے شاہی طازمین کو یا اپنے ماقحت طازموں کو اگر گھوڑا یا ہاتھی دیں تو ان بجوائیں اور لوگوں میں سے شاہی طازمین کو یا اپنے ماقت بلازموں کو اگر گھوڑا یا ہاتھی دیں تو ان اپنی مواری کے کندھوں پر لگام یا آئکس رکھ کر ان سے آداب و تسلیمات اوا نہ کرائی اور شاہی طازموں کو اپنی مواری کے آگے پیدل نہ لے جائیں' اگر شاہی طازمین کو پچھے لکھیں تو اس پر مر نہ لگائی راد ہوں اور بندوستان میں تھران نقارہ فائے رکھا کرتے تھے جمال سے باوشاہ کی نقل و جرکت سے عوام کو مطلع کرنے کے لئے نقارہ و نوبت بحاکرتی تھی۔ عمال سے باوشاہ کی نقل و جرکت سے عوام کو مطلع کرنے کے لئے نقارہ و نوبت بحاکرتی تھی۔ عمال سے باوشاہ کی نقل و جرکت سے عوام کو مطلع کرنے کے لئے نقارہ و نوبت بحاکرتی تھی۔ عمال سے باوشاہ کی نقل و جرکت سے عوام کو مطلع کرنے کے لئے نقارہ و نوبت بحاکرتی تھی۔ عمال سے باوشاہ کی نقل و

حرانوں نے نوبت اور نقارہ خانہ کو صرف اپنے لئے مخصوص کر رکھا تھا، ہندوستان میں بھی سال نے اپنے اسلامین دیلی استعال کرتے تھے، مزید حوالے کے لئے دیکھتے: سلامین دیلی استعال کرتے تھے، مزید حوالے کے لئے دیکھتے:

Busse, H.: Chalif und Grosskonig. Wiesbaden 1969. p. 186.

Tavernier, p. 80 -44

Mathur, N.L.: Red Fort and the Mughal Life. \_---

Delhi 1964. P 12

Irvine, W., p. 30. -14

۱۰۴۔ توزک' ۱۱' ص ۔ ۲۲۹

Sarkar, p. 133. -1-1-

١٠١٠ اينا - ص - ٩٣

09۔ شرقی ممالک میں چریا چھر' شاہی علامت کے طور پر استعال ہو آ تھا قدیم ایران میں امیری سار مون بادشاہوں کے زمانہ سے اس کا استعال صرف محمرانوں کے لئے تھا (Olmstead, A.t., p. 64.)

اور یہ جال کس بھی بادشاہ جاتا تھا' اس کے ساتھ ساتھ جاتا تھا' یمال تک کہ میدان جنگ میں بھی۔ Olmstead, A.T., p. 283

ہندوستان میں بھی چڑ شابی علامت ہوا کر آ تھا چڑکی شکل اور ڈیزائن مختلف ہوا کرتے تھے۔ جین کے راجہ کے پاس ایک پالکی ہوا کرتی تھی جس پر شابی علامت کے طور پر چڑ لگا ہوا تھاء ہندوستان کے تحرانوں کے خطابات میں سے ایک خطاب چڑا بھی ہوا کر آ تھا۔

حوالے كيلتے ديكھے:

Balfour, E.:. The Cyclopaedia of India and Southern Asia, Graz 1967, iii, pp.897-99.

١٠٦- آئين' 1 ص' ١٠٥

١٠١٠ سركار ص - ١٣٣

١٠٨- اينا ص - ١٢

١٠٩- أيضا ص - ٦٣

۱۱۰- نجیب اشرف ندوی: مقدمه رقعات عالمکیری، اعظم گڑھ ص ۱۹۹۱ ۱۱۱- شرکے شکار کے لئے - مزمد تضیلات کے لئے دیکھنے:

اا- برے تقار کے تے۔ مزیر تعطیبات کے تے دیسے،

Jairazbhoy, R.A.: Oriental Influence in Western Art. Bombay 1965, p.91.

۱۱۲- گلبدن بیم ص - ۹۲

۱۱۳- بدایونی - II ص - ۸۳

Tavernier, p. 111. -in

Sharma, S.R., P.27 -#0

۱۹۱- نقاب' ہندوستان کی اعلی طبقہ کی خواتین اے چرہ پر ڈالتی تھیں باکہ اجنبی مردوں سے پردہ کیا جا کئے۔

اس کی بہت ی مثالیں مغل بارخ میں بہور تاب کے آنا اور اسے آداب بجا لانا ایک روایت علی اس کی بہت ی مثالیں مغل بارخ میں بہوی ہوئی ہیں۔

والے کے لئے رکھئے:

محر حمين آزاد - ص - ١٩٤

۱۱۸- گلبدن بیگم - ص - ۵۳

### تب*را*باب

# مغل دربار

مغل دربار' سلطنت کے انظابات کا مرکز تھا جہال ریاست کے تمام امور پر خور و خوض ہوتا تھا اور اس کے بعد اہم معاملات پر قبطے کئے جاتے تھے۔ درباری سے صوبوں کے عاملوں کا تقرر ہوتا تھا۔ منصب دار(۱) اپنے منصبول پر ترقی پاتے تھے۔ شابی فرامین تحریر کئے جاتے تھے، نئے احکابات کا اعلان ہوتا تھا، تحفہ و پیش کش تبول کی جاتی تھی، سزائیس دی جاتی تھیں، شکایات سی جاتی تھیں، افساف کیا جاتا تھا، مہمات روانہ کی جاتی تھیں اور سفیروں کا استقبال کیا جاتا تھا۔

وربار ساجی و معاشرتی سرگرمیوں کا بھی مرکز تھا جہاں تمام منسدار' امراء' جمدیدار اور عکومت کے افران روزانہ ایک دو سرے سے طاکرتے تھے کیونکہ ہرامیربر بید لازم تھا کہ آگر وہ وارا لکومت میں حاضر ہے تو روزانہ دربار میں آئے اور بادشاہ کو آداب کرے۔ صرف یکاری یا انتخائی اہم کام کی وجہ سے وہ اس فرض سے مشخل کیا جاتا تھا۔ آگر کوئی امیر فیرحاضر ہوتا تھا تو اس کی فیرحاضری کی وجہ فورا معلوم کی جاتی تھی۔ روزانہ کی حاضری کے لیس منظر میں بادشاہت کا نظریہ کار فرما تھا۔ کیونکہ دربار میں روزانہ حاضری' بادشاہ کے سامنے جھکتا و آداب کرنا' اس کے سامنے نزر چیش کرنا اور اس کی موجودگی میں خاموشی سے کھڑے رہنا امراء کو اس بات کا برابر احساس دلاتا رہتا تھا کہ بادشاہ بزرگ و برتر ہت ہے اور اس کا وجود اس ہتی کی خوشی و مرضی پر منصر ہے' یہ حاضری نہ صرف ان کو بادشاہ کی ذات سے والمانہ لگاؤ پیدا کرتی تھی بلکہ وہ دربار کی شان و شوکت سے متاثر ہوتے تھے اور ان میں بادشاہ کے لئے خوف و احزام کے جذبات یدا ہوتے تھے۔

وربار

بادشاہ عام طور سے اپنا دربار دارالحکومت میں منعقد کیا کرتے تھے لیکن اگر بادشاہ دارالحکومت سے ایک طویل عرصہ کے لئے باہر چلا جا آتو اس کا دربار بھی اس کے ساتھ ساتھ رہتا تھا اور اس بات کی کوشش کی جاتی تھی کہ سنر میں یا کمپ کے دوران دربار کی ترتیب و تعظیم اور شان و شوکت وہی رہ اور ای نمونہ و ڈیزائن پر ہر جگہ اس کا انعقاد ہو۔ جب بادشاہ سفر میں ہو تا تھا تو اس وقت ہم وہ معمول کے مطابق دربار کیا کر تا تھا۔ اس وقت امراء صوبائی عالموں اور یا جگذار راجاؤں کا جو ہمایہ ریاستوں کے فرماں روا تھے ان کا فرض تھا کہ بادشاہ کے دربار میں آئیں ادر آداب کریں(۲) اس لئے کمپ کے دربار کی اپنی اہمیت ہوتی تھی۔ اس کے ذریعے بادشاہ 'سلطنت کے صوبوں کے عالموں اور حمد یداروں سے ملاقات کرتا تھا اور ان کے ذریعے سے صوبوں کے حالات سے واقف ہوتا تھا۔ یا جگذار ریاستوں کے حکران بھی جب بادشاہ ان کی ریاست سے گذرتا تو آگر اپنی دفاداری اور اطاحت کا اظمار کرتے تھے۔

مغلیہ دور حکومت میں فتح پور' آگرہ' وبلی اور لاہور مغل سلطنت کے دارا محکومت رہے جمال مغل بادشامول نے محلات والمع اور خاص طور سے دربار کے لئے "دربار عام" و "دربار خاص" کی عمارتیں بنوائیں۔ دربار عام و خاص کی عمارت دراصل بادشاہ کے محل کا ایک حصہ ہوا کرتی تھی۔ فتح پور میں دیوان عام کی جو عمارت ہے اس میں ایک وسیع صحن ہے اور اس کے ارد کرد بارہ دریاں (میری) بی ہوئی ہیں۔ اس کے مشرقی جانب ایک بالکونی ہے جو سک مرخ کی بن مولی ہے- زمین سے اس کی بلندی ۸ فث ہے- اس جگہ پر بادشاہ کا تخت رکھا جا یا تھا۔ آگرہ میں دیوان عام کی جو عمارت ہے یہ لمبائی میں ۱۹۳ فٹ اور چوڑائی میں ۲۴ فٹ ہے یہ مجی سک سمخ کی بن ہوئی ہے۔ ایوان کی پشت پر ایک بالکونی ہے جمال بادشاہ کا تخت رکھا جا یا تھا اور اس كى بشت ير ايك وروازه تحاجمال سے بادشاہ دربار كے بعد حرم ميں جاتا تھا۔ بالكونى كے سائے سنگ مرمر کی چوکی تھی جس پر کھڑے ہو کروزیر اور امراء شاہی احکابات سنا کرتے تھے۔(٣) دیوان عام میں لکڑی کے بنے ہوئے دو کٹرے (ریانگ) تھے پہلے والے کٹرے میں صرف امراء اور سفیرداخل ہو سکتے تھے جبکہ دوسرے کثرے میں کم رتبہ کے سفیر امراء اور احدی(٣) داخل ہو کئے تھے ان کشرول کے باہر امراء کے ملازمین اور عام لوگ کھڑے ہوا کرتے تھے۔ جما تکیرنے اپنے دور حکومت میں ان دو کشروں میں تبدیلیاں کیس اور ان میں مزید اممیاز پیدا كرنے كے لئے اس نے يملے كثرے كو جاندى سے بوا ديا اور جھروك كے دونوں جانب باتھيوں کے ود مجتمے رکھوا دیئے۔ جھروکہ 'جمال بادشاہ کا تخت ہو تا تھا اس کی سیر حیوں اور لکڑی کے بنے ہوئے ہاتھیوں کے مجتمول پر اس نے چاندی کے بتر چ حوا دیے۔(۵)

شاہ جمال نے دہلی میں لال قلعہ میں 'جو دیوان عام تقمیر کرایا تھا اس میں جھروکہ کی بالکونی کے تین جانب کشرے سے جو جاندی کے بنے ہوئے تھے اور ہر کشرے کے درمیان میں فاصلہ چھوڑا ہوا تھا۔ جمال پر گرز بردار' چاق و چوبند کھڑے رہتے تھے۔ اس کثرے میں گرز بردار' اعلیٰ عمد پداروں اور منصب داروں کو داخل ہونے کی اجازت دیتے تھے۔ یہاں دو صدی سے اونچے منصب داروں کو داخل ہونے کی اجازت تھی(۲)۔ اس کے بعد سمرخ پھر کا نیا ہوا ایک کمرہ تھا جس پر ریشی اور سلک کے پردے پڑے ہوئے تھے یہاں پر گرز بردار دوسرے کم منصب داروں کو آنے کی اجازت دیتا تھا۔ اس میں احدی' یا وہ لوگ جن کو خاص طور سے بلایا گیا ہو' آتے تھے اس کے باہر سپائی اور امراء کے ملازم کھڑے ہوا کرتے تھے۔

چاندی کے کثرے میں تمام امراء اپنے اپنے عدے اور مرتبہ کے مطابق کھڑے ہوا کرتے تھے۔ یماں پر وزیر بخش (2) اور دوسرے حکومت کے عمدیدار فیصلہ کے لئے اپنے اپنے شعبوں کے معاملات و مقدمات بادشاہ کی خدمت میں پیش کرتے تھے۔ تقرری تق تقواموں میں اضاف ' جاگیر کی بخش ' تحفہ و تحاکف کا رینا اور معمات کے بارے میں تیاری کرنا ان تمام امور اور معاملات کے فیصلے دربار ہی میں ہوا کرتے تھے۔ (۸)

منوچی نے وربار میں تین کشروں کا ذکر کیا ہے سنری (سونا) روپیلی (چاندی) اور لکڑی کا ، جو ورباریوں کو باوشاہ کی موجودگی میں تین حصوں میں تقسیم کرتے تھے۔ سنری کشرا ایک کیویٹ فٹ باند تھا اور اس میں صرف شزادے واضل ہو کئے تھے۔ چاندی اور لکڑی کے کشروں کے درمیان جو فاصلہ اور جگہ تھی اس میں صرف امراء کھڑے ہو کئے تھے۔ لکڑی کے کشرے کے باہر زین سے مسلح نو گھوڑے کھڑے رہا کرتے تھے اور ان کے بیچے چار ہاتھی اور بہت سارے باہر زین سے مسلح نو گھوڑے کھڑے رہا کرتے تھے اور ان کے بیچے چار ہاتھی اور بہت سارے سابی ۔(۹)

ان کشروں کے درمیان میں میر توزک اور بیاول کھڑے رہا کرتے تھے اور اس پر نگاہ رکھتے ہے کہ کوئی مخص اپنی مقرر کردہ جگہ سے نہ ہے۔(۱۰) منوچی نے بیادلوں کے بارے میں لکھا ہے کہ یہ بھی تین جماعتوں میں تقسیم تھے اول درجہ جو سونے کے گرز لئے ہوئے تھے دوم چاندی کے اور سوم لوہے کے سنری یا سونے کے گرز والے صرف شنزادوں کو شاہی احکامات و پینچاتے تھے جبکہ چاندی والے اعلی منصب داروں اور جزلوں کو اور لوہے والے معمولی تھے حکے مقررکام کرتے تھے (۱۱)

مایوں کے حمد میں یہ روایت تھی کہ بادشاہ کی آمد کا اعلان نقارے بجا کر کیا جا آتھا اور دربار کی برخانظی کا اعلان توپ چھوڑ کر(۱۳)۔ اس کے بعد یہ دستور چل پڑا کہ بادشاہ کی نقل و حرکت کی اطلاع نوبت بجا کر دی جاتی تھی اور نوبت کی مختلف دھنوں سے اس کی مختلف مشخولیات کا اعلان ہو آتھا(۱۳)

اس بات کی تختی سے مگمداشت رکھی جاتی تھی کہ بغیر اجازت کے کوئی محض دربار کی حدود میں قدم نمیں رکھے۔(۱۲۷)

دربار کو خاص خاص موقع پر خصوصیت کے ساتھ سجایا جاتا تھا مثلاً نو روز پر' بادشاہ کی سائلرہ پر (نر قمری و سمنی حساب سے ہوا کرتی تھی اور اس موقع پر اس کا وزن کیا جاتا تھا)' شاہی بچوں کی پیدائش پر' عیدین پر' غیر مکلی سفیر کی آمد پر' دسرہ اور دیوالی کے تہواروں پر' کسی رفتے کی خوشی میں یا بادشاہ کی بیاری کے بعد صحت کے موقع پر۔ ایسے مواقع پر بادشاہ یا امراء دربار کی نیب و زینت و آرائش کی طرف خصوصی توجہ دیتے تھے اور اس کو موقع کی مناسبت سے شایان شان طریقہ سے سجایا جاتا تھا۔

#### رسومات

جب بادشاہ دربار میں آبا تھا تو اس کو دیچہ کر درباری بلند آواز میں اسے خوش آمرید کتے ہے۔ جب وہ تخت کے بائیں جانب رکھے تھے۔ جب وہ تخت کے بائیں جانب رکھے ہوئے ایک اسٹول پر ترتیب سے رکھدیئے جاتے تھے (۱۵) کچھ طلام اس کی پشت پر کھڑے ہو کر مگس رانی کا یہ امتیاز بھی مجمی شنزادوں اور خصوصی امراء کو بھی دیا جا تا تھا۔

بادشاہ کو آداب کرنے کے مختلف طریقے تھے۔ ان میں ایک کورنش تھا۔ کورنش میں سیدھے ہاتھ کی ہمیلی کو پیشانی پر رکھ کر سرکو جھکاتے تھے۔ ابوالفسل لکھتا ہے کہ کورنش کی قرارداد میں رمزیہ ہے کہ انسان اپنے سرکو جو محسوسات و معقولات کا خزید ہے اپنے نیاز مند ہاتھ میں لیکر محفل اقدس پر قربان کرے اور اس طرح فرمان برداری کا فقیر ہو کر جان سپاری کے لئے آبادہ و تیار رہے و دسرا طریقہ تسلیم کا تھا اس میں سیدھے ہاتھ کی ہمیلی کو سرپر رکھتے ہے۔ ابوالفسن اس کے بارے میں لکھتا ہے کہ "اس بھترین طریقہ پر اپنے نفس کو مالک کے ہتھ فروفت کرتے ہیں" (۱2) کورنش اور تسلیم دونوں سے درباری کا اظہار عقیدت اور فرمان برداری ظاہر ہوتی تھی۔

اکبر نے اپنے عمد میں مجدہ کی رسم بھی شروع کی تھی (۱۵۸۲ء)۔ لیکن اس پر علاء اور فہری طبقہ کی جانب سے بعت سے اعتراضات کئے گئے اس لئے اس نے عوام کے جذبات کا خیال کرتے ہوئے مجدہ کی رسم کو دربار عام سے ختم کر دیا لیکن دیوان خاص جمال صرف خصوصی امراء اور درباری شرکت کرتے تھے اس رسم کو باتی رکھا۔(۱۸) لیکن اکبر نے علاء '

سادات اور دو سرے فرای لوگوں کو اس رسم سے معاف کر دیا (۱۹) سجدہ کی رسم کی آویلات کے باوجود جو وقا " فوقا" دربار کے علاء کی جانب سے دی جاتی تھیں یہ رسم عوام میں اور خصوصیت سے علاء میں مقبول نہ ہو سکی اور اندر ہی اندر اس کی مخالفت جاری رہی۔ جما تگیرنے آگرچہ اس رسم کو بالکل ختم تو نہیں کیا لیکن اس کی ادائیگی پر اتنا زور بھی نہیں تھا۔

لین شاہ جمان نے 'خت نقیں ہو۔ کے بعد 'جدہ کی رسم کو کمل طور پر ختم کر دیا(۲۰)
اور اس کے بجائے اس نے "پہار تسلیم" کو شروع کیا۔ اس کی ادائیگی کا یہ طریقہ تھا کہ ایک فض سب سے پہلے گمئوں کے بل جھکے 'اس کے بعد اپنے ماتھ کو اپنے سیدھے اپنے کی ہمتیل سے چھوئے 'اس کے بعد ہاتھ کو اتنا جمائے کہ اس کی پشت ذھن سے کرا جائے اس طرح اس طریقہ کو چار مرتبہ دھرائے(۲۱)۔ بادشاہ نے علاء کو چار تسلیم سے بحی مبرا کر دیا تھا کیوں چار تسلیم 'بھی ایک شکل میں سجدہ کی نمائندگی کرتی تھی اور سرکو زهن پر رکھنے کی بجائے ہاتھ کی ہمتیلی کو زهن پر رکھنے کی بجائے ہاتھ کی ہمتیلی کو زهن سے چھو کر ماتھ پر رکھنا اس کی ایک علامت تھی اس لئے بادشاہ نے علاء کو اس بات کی اجازت دے دی تھی کہ وہ اے دربار میں تمام مسلمانوں کے انداز ہیں ''انسلام و علیم "کا کریں۔ کا کریں۔ پھونے کے خوا س بات کی اجازت دے دی کہ دو اس بات کی اجازت دے دی کہ دو اس بات کی اجازت دے دی کہ دو اس میں باتھ کی ہمتیلی کو زهن سے چھونے کے طریقہ کو ختم کر دُوا ۔ عالمگر نے بادشاہ کو آداب کیا کریں۔

یہ دستور تھا کہ جب کی مخص کو کوئی منعب 'تخف' جاگیر' نفت' ہاتھی دیا جا آیا اس کی حق بی ہوتی تو انعام پانے والا مخص اس خوشی میں تین تلیمات ادا کر تا تھا (۲۳)۔ اگر کی مخص کو کوئی انعام براہ راست بادشاہ کی جانب ۔ ۔ ملا تھا مثلاً شاہی تصویر' کلے کا بار' یا موتیوں کی مالا تو یہ دستور تھا کہ وہ تخفہ کو اپنے مربر رکھے۔ اس کے بعد اسے اپنے حلق' کان یا گردن سے چھوے اور اس کے بعد چہار تسلیم کی دسم ادا کی جاتی تھی اور یہ روایت تھی کہ خلت ملے کے فوراً بعد اسے بہن کردوبارہ وربار میں لایا ادا کی جاتی تھی اور یہ روایت تھی کہ خلت ملئی جاتی تھی۔ اس رسم کی ادائیگ کے بعد ساٹر کو جہار تسلیم بیا لائی جاتی تھی۔ اس رسم کی ادائیگ کے بعد ساٹر کو چہار تسلیم بیا لائی جاتی تھی تو پھر مرف ایک ہی مرتبہ کہار تسلیم بیا لائی جاتی تھی تو پھر مرف ایک ہی مرتبہ کہار تسلیم بیا لائی جاتی تھی۔ اگر بادشاہ کی واضام میں دی جاتی تھی تو پھر مرف ایک ہی مرتبہ کردن میں حمائی کیا جاتی تھی۔ اگر بادشاہ کی واشعام میں اسلیم دیتا تھا تو اس صورت میں کوار کو نیام میں ڈائی تیمو کمان یا بندوتی کو اپنے ہاتھ میں لیتا اور پھردوبارہ چہار تسلیم بیا لائی ایک ہاتی میں ڈائی تیمو کمان یا بندوتی کو اپنے ہاتھ میں لیتا اور پھردوبارہ چہار تسلیم بیا لائی ایس کی ہاتے میں لیتا اور پھردوبارہ چہار تسلیم بیا لائی ایس کی ہارہ کیا ہاں گیا ہی ہارہ کیا ہاں گیا ہاں گیا ہاں گیا ہاں گیا ہار کو دیام میں ڈائی تیمو کمان یا بندوتی کو اپنے ہاتھ میں لیتا اور پھردوبارہ چہار تسلیم بیا لائی ایس کردیں ہیں۔

دربار میں نشتوں کا باقاعدہ انظام ہو آ تھا اور یہ کہ کوئی کمال کمڑا ہوگا؟ اور اس کا تخت

ے کتنا فاصلہ ہوگا؟ اس کا پر ا پر ا حساب رکھا جا آ تھا۔ اس لئے دربار میں شزادوں اور امراء
کے لئے جگییں مقرر تھیں مثلاً سب سے بڑا شزادہ اگر المستادہ ہو آ تھا تو اس کا فاصلہ شانی
تخت سے چار گر ہوا کر آ تھا اگر اس کو بیٹنے کی اجازت مل جاتی تھی تو اس صورت میں تخت
سے اس کی نشست کا فاصلہ ہم گر ہوا کر آ تھا۔ دو سرا و تیسرا شزادہ اگر المستادہ ہوتے تے تو ان
کا تخت سے فاصلہ چھ گر تک کا تھا اگر بیٹھے ہوتے تھے تو پھر تین سے بارہ گر کا فاصلہ ہوا کر آ
تھا۔ چھوٹے شزادے کو تخت کے قریب جگہ دی جاتی تھی۔ اگر درباری المستادہ ہوتے تھے تو
ان کا تخت سے فاصلہ تین سے پندرہ گر ہوا کر آ تھا اگر بیٹھے ہوتے تو پھریہ فاصلہ پانچ سے ہیں
گز تک کا ہو آ تھا۔ "قدیم" اور اعلی امراء کو اگر المستادہ ہوتے تھے تو ساڑھے تین گر کے
فاصلے پر جگہ دی جاتی تھی بیٹھے ہونے کی صورت میں دس سے ساڑھے میں گر کے فاصلے پر رہنا
فاصلے پر جگہ دی جاتی تھی بیٹھے ہونے کی صورت میں دس سے ساڑھے میں گر کے فاصلے پر رہنا

دربار میں درباریوں کی نشست اس کے عدے اور رتبہ کے مطابق رکھی جاتی تھی۔
درباری وربار میں تخت کے دائیں بائیں جانب کھڑے ہوتے تھے اور اس کے سامنے کا حصہ کھلا رہتا تھا۔ عام طور سے ایک جانب امراء اور حکومت کے عمدیدار ہوا کرتے تھے جب کہ دوسری جانب علاء اور ذہبی گروہ کے اشخاص ہوتے تھے۔ بادشاہ کی آمد پر تمام درباری کورٹش اور تشلیم بجالاتے تھے اور پھر خاموثی سے ہاتھ باندھ کر کھڑے ہوجاتے تھے۔ ہاتھ باندھ کر کھڑا ہوجاتے تھے۔ ہاتھ باندھ کر کھڑے ہوجاتے تھے۔ ہاتھ باندھ کر کھڑا اس بات کی علامت تھی کہ وہ بادشاہ کی خدمت کے لئے تیار ہیں(2۲)۔ وربار میں ہروقت شاعر فذکار 'موسقار' کو سے پہلوان اور دو سرے تماشہ کرنے والے یا تفریح میا کرنے والے افراد رہا کرتے تھے اگھ کی بھی وقت بادشاہ کے تھم پر اپنے اپنے کمالات کا مظاہرہ کر کھیں(۲۸)۔

درباریوں کو اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ باوشاہ کی موجودگی میں ایک ود مرے سے
بات چیت کریں یا زور سے بولیں۔ ضروری تھا کہ دربار میں کمل خاموثی رہے (۲۹) کی فخص
کو اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ بغیر اجازت کے اپنی مقررہ جگہ سے ہے۔ ان آواب کی
ذیہ سی غلاف ورزی بادشاہ کا قمرہ غضب اور عذاب نازل کر علی تھی۔ اگر بادشاہ دربار میں کی
امیر پر نظر ڈالنا اور اس پر اپنی خوشنودی فلا ہر کرنا چاہتا تو اس کی طرف دیکھ کر اپنی بھنوؤں کو
حرکت دیتا یا کچھ صورتوں میں ترجی نظر ڈالنا اس سے اس کی خوشنودی اور اظمار پندیدگی فلا ہر
ہونا تھا۔ کی پندیدہ امیر کی آبدیا رخصتی کے موقع پر اس کو اس بات کی اجازت دی جاتی تھی

کہ وہ تخت کے قریب آئے اور بادشاہ کے قدم چوہے اور بادشاہ اپنی خوشنودی کے اظمار کے لئے اس کی پشت پر اپنا ہاتھ رکھتا تھا۔(۳۰)

اگر کی نے فض کو دربار میں پیٹی کیا جاتا تھا تو اول اسے میر توذک کے سرد کیا جاتا تھا کہ اسے تربیت دے سکے کہ اسے بادشاہ کی موجودگی میں کس طرح سے پیٹی آنا چاہئے اور کس طرح سے بیٹی آنا چاہئے اور کس طرح سے «شلیم" بجالاتی چاہئے(۳) بب وہ دربار میں داخل ہو آتو اس کی ممل طریقہ سے خلاقی لی جاتی تھی، تب دربار کے برے دار اس کی راہنمائی کرتے اور اس کے نام کا اعلان بادشاہ کے ساخے کیا جاتا تھا۔ وہ "کورٹش" یا برشلیم " بجالانے کے بعد آبتگی کے ساتھ بادشاہ سے خاطب ہو آ اور اپ لائے ہوئے تھے گا اس کی خدمت میں پیٹی کرتا اکثر بادشاہ اس پر اپنی پیندیدگی کا اظہار کرنا چاہتا' تو اس کے تھے وہ ذاتی طور پر وصول کرتا اور اس سے چند الفاظ کی بندیدگی کا اظہار کرنا چاہتا' تو اس کے خفو وہ ذاتی طور پر وصول کرتا اور اس سے چند الفاظ خاطب ہو کر کہتا درنہ وہ بغیر کسی اظہار کے خاصو تی ہے دن دربار میں نہ آئے اور بادشاہ کی کورٹش و شلیم بجا نہ لائے۔ کورٹش و شلیم سے محروی ایک سزا تصور کی جاتی تھی۔ اس لئے میں آنا اور آداب بجا لانا امراء اور خصوصی افراد کے لئے ایک اعراز کی بات تھی۔ اس لئے معنی بنی کی دربار میں نہ کسی ذریع ہو رپار میں جاشاہ کی کوشش کرتا تھا کہ کسی نہ کسی ذریع سے بادشاہ تک معانی جائی جائے۔ اگر بادشاہ اس کا قصور معاف کردیتا سفارش بنچائی جائے۔ اور اپ قصور کی معانی جائی جائے۔ اگر بادشاہ اس کا قصور معاف کردیتا تھا جازت میں جائی کہ وہ دربار میں حاضر ہو اور کورٹش و شلیم بجالا ہے۔ اور اپ حاف کردیتا کی دورٹش و شلیم بجالا ہے۔ اور اپ حاف کردیتا کا جائی کہ وہ دربار میں حاضر ہو اور کورٹش و شلیم بجالا ہے۔ اور اپ حاف کردیتا کی دورٹس و شلیم بجالا ہے۔ اور اپ حاف کی دوربار میں حاضر ہو اور کورٹش و شلیم بجالا ہے۔ اور اپ حاف کی دوربار میں حاضر ہو اور کورٹش و شلیم بجالا ہے۔ اور اپ حافر کی معانی جائی جائی کے۔ اگر بادشاہ اس کا تصور معاف کردیتا

ہر درباری سے اس بات کی توقع کی جاتی تھی کہ وہ دربار ہیں آئے تو اپنے بھرن لباس میں آئے اور اپنے ہوش و حواس سلامت رکھے۔ اگر کوئی فخص نشہ کی حالت میں آیا تو اس کے رتبہ و حمدے کی پرواہ کئے بغیرائے بخت سزا دی جاتی تھی۔ ایک مرتبہ اکبر کے دربار میں انگر خال نشہ کی حالت میں آیا تو سزا کے طور پر اسے پچھے دن قید رکھا گیا(۳۳)۔ جما تگیر کے زمانہ میں اس اصول پر مختی سے عمل کیا جاتا تھا۔ ٹامس رونے لکھا ہے کہ دربار کے چوکیدار اس کا سانس سو تھتے تے اور اگر کی نے صرف شراب کو چکھا بھی ہو تو اس کو دربار میں آنے کی اجازت نہیں ہوتی تھی۔(۳۳)

اس طرح درباریوں کی پوشاک اور لباس کی بھی دکھ بھال ہوتی تھی۔ ایک مرتبہ عالمگیر کے دربار میں رحمت خان ایسے لباس میں آیا جو دربار کے شایان شان نہیں تھا تو اس بات پر فوری توجہ دی گئ اور بادشاہ نے اسے ایک تسیسی خط لکھا(۳۵)۔ وربار کے آداب میں سے سے تھا کہ ہر درباری گیڑی یا ٹولی بہن کر آئے اور اپنے جوتے باہر چھوڑ آئے۔ یہ ایک مشرقی روایت تھی کہ اونی اشخاص اپنے سے اونچ ورج کے لوگوں سے جب ملتے تھے تو سرپر ٹوئی ہوتی تھی اور پیر نظے ہوتے تھے۔ جب بادشاہ دربار میں آگر تخت پر بیٹے جاتا تھا تو اس کے بعد سے جب تک وہ چلا نہ جائے کی مخص کو دربار میں آنے کی اجازت نہیں ہوتی تھی۔ درباریوں کو اجازت نہیں تھی کہ وہ اسلم کے ساتھ آئیں یا گلال بار تک پاکل (۲۳) میں آئیں یا سرخ لباس یا نیم آئیں یا سرخ لباس یا نیم آئیں یا جو کے یا اپنے کدہوں پر شال یا چادر ڈالے ہوئے آئیں (۲۳)۔

اكبرنے اپنے حمد ميں اس دستور كو شروع كياكہ جب كوئى مخص بادشاہ كے سامنے درخواست پيش كرنے كے لئے كوئى نہ كوئى درخواست پيش كرنے كے لئے كوئى نہ كوئى حضہ ضرور ساتھ لائے جاس كى قيت كچھ بھى ہو۔(٣٨)

وربار کے امراء اور سلطنت کے منعبدار اس وقت سے جبکہ وہ پہلی مرتبہ وربار میں حاضر ہوت تے امراء اور جب تک وہ ملازمت میں رہا کرتے تے مسلسل پابندی کے ساتھ باوشاہ کی خدمت میں "پیشکشیں" پیش کیا کرتے تے۔ متاز اشخاص جب پہلی مرتبہ باوشاہ کی خدمت میں ترت تو اس موقع پر وہ قیمتی و ناور اشیاء باوشاہ کی خدمت میں پیش کرتے تھ اکہ اس کے ذریعہ سے وہ اس کی خوشنودی حاصل کر سکیں۔

باغیوں اور اہم قیدیوں کو دربار میں بادشاہ کے سامنے چیش کیا جاتا تھا۔ اپنے جرم کے اظہار میں جب یہ دربار میں آتے تو کوار کو گردن میں جمائل کرتے اور اپنے ہاتھوں کو کسی رومال یا کپڑے سے باندھ لیتے تھے۔ جب بادشاہ گوار کو گردن سے اٹارنے کا بھم رہا تو یہ جرم کی معانی سمجی جاتی تھی۔ کامران (۴۳) نے جب خود کو ہایوں کے حوالے کیا تو اس کے ساتھی ہایوں کے سامنے اس حالت میں لائے گئے کہ قرجہ خان سب سے آگے آگے گوار کو گلے میں ڈالے ہوئے تھا جب وہ اس حالت میں اس چراغ کے پاس پہنچا جو کہ دربار میں جل رہا تھا تو بادشاہ نے تھم دیا کہ اس کی گردن سے گوار اٹار دی جائے (۴۳) ہیرم خال (۴۳) نے جب خود کو سرد کیا گئے بندھے ہوئے تھے اور گوار اس کی گردن میں لئی ہوئی تھی اس پر نوجوان بادشاہ نے خود اس کے ہاتھوں کو کھولا۔ شنزادہ خرد (۴۵۱ء) بعدار کرنے مانے پیش کیا گیا کہ اس کی گردن میں جائے بندھے ہوئے تھے اور باکس جانب اس کے پیر مین ذئیر پڑی ہوئی تھی اس طریقہ کو تورہ چگیزی کیا ما تا تھا۔ (۴۳)

جب خاص تم کے سای قدی دربار میں آتے تو اس موقع پر اسے خصوصیت کے ساتھ سہا جا یا تھا مثلاً عالکیرنے اس موقع پر خصوصی دربار کا انعقاد کیا جب سبمای (۳۵) کو اس

کے سامنے پہلی مرتبہ گرفاری کے بعد لایا کیا(۲۸)-

وربار میں شاہی تخت کو مقدس سمجھا جا آ تھا(۳۷) اور کسی کو اس بات کی اجازت نہیں ہوتی تھی کہ وہ بغیر اجازت کے اس کے قریب آئے۔ ایک مرتبہ شنرادہ اعظم نے بادشاہ عالمگیر سے کچھ دریافت کیا اور جواب نہ ملنے پر وہ غصہ میں اتنا آگے بردھا کہ اس کے پیروں سے تخت چھو گیا۔ عالمگیراس بے ادبی پر اس قدر ناراض ہوا کہ اس نے غصہ میں فورا اپنا دربار چھوڑ ریادہ)۔

پندیدہ امراء کو اس بات کی اجازت تھی کہ وہ تخت کے نزدیک کھڑے ہو سکتے تھے۔
ممابت فان اور آصف فان شاہ جمال کے دربار میں باکیں اور داکیں جانب کھڑے ہوتے
تھے(۲۹)۔ جما تگیر پہلا حکران تھا جس نے شاہ جمال کو دربار میں تخت کے قریب بیٹنے کو کری
دی تھی "یہ میرے لڑک کے لیے ایک خصوص امتیاز ہے۔ اس سے پہلے بھی بھی ایسا دستور
نہیں رہا تھا۔"(۵۰) اس کے بعد شاہ جمال نے دارا شکوہ کو اس بات کی اجازت دے دی تھی کہ
وہ تخت کے قریب ایک سونے کی کری یہ بیٹے۔(۵۱)

اگر کمی درباری یا امیر کو اس بات کی اجازت دے دی جاتی کہ وہ جھرو کہ میں آئے یا تخت کے نزدیک آئے تو اے ایک بوے اعزاز کی بات سمجھا جاتا تھا۔ شنرادہ خرم جب میواڑ کی مهم اور دکن کی ریاستوں نے خلاف کامیابی حاصل کرنے کے بعد واپس آیا تو اے یہ اعزاز دیا گیا کہ وہ تخت کے قریب آئے جہا تگیراس موقع پر تخت ہے اٹھ کر اس سے بغل ممیر ہوا (۵۲)۔

وربار میں بادشاہ بوری شان وقار اور شمکت کے ساتھ جیٹا رہتا تھا اور درباریوں کے ساتھ جیٹا رہتا تھا اور درباریوں کے سامنے بھی بھی بھی کی قتم کی کزوری فلا ہر نہیں کر ا تھا۔ ایک مرتبہ باہر نے دربار میں سفیروں کا استقبال کیا اور اس موقع پر اپنے پیر میں سخت قتم کی ناقابل برداشت تکلیف محسوس کی لیکن وہ دربار میں اس طرح فاموثی سے بیٹا رہا اور اس نے اپنے جمم کی حرکت یا چرے سے کسی قتم کی تکلیف اور پریٹانی کو فلا ہر نہیں ہونے دیا۔ ایک مرتبہ عالمگیر کا گھٹتا اتر میا اور وہ چلنے کے قابل نہیں رہا اس وجہ سے اس کی آمدسے پہلے تخت کے آگے پروہ ڈال دیا جا آ تھا جب وہ تخت پر بیٹھ جا آ تھا تواس وقت بردہ اٹھایا جا آ تھا (۵۳)۔

دربارکی برخانتگی کا اعلان کرنے کا طریقہ بیہ تھا کہ بادشاہ دربارے رخصت ہو کر پکھلے دروازے سے حرم میں چلا جاتا تھا(۵۴)۔

دربار عام میں رعیت کے تمام افراد کو اس بات کی اجازت ہوتی تھی کہ وہ بلا روک ٹوک آئیں' اپنی اپنی شکایات براہ راست بادشاہ کی خدمت میں پیش کریں(۵۵)

مغل محمران بیشہ اس بات کی کوشش کیا کرتے تھے کہ سب سے عمرہ کیتی بیش بہا اور نادر اشیاء کو حاصل کریں۔ اس وجہ سے عراق خراسان ورم شام بین اور بورپ کے آجر مغل دربار میں آتے تھے اور اپنے ملکوں کی مغل دربار میں آتے تھے اور اپنے ملکوں کی نادر و نایاب اشیاء لے کر آتے تھے۔ دربار میں بیشہ ان کا شایان شان استقبال کیا جا آتھا اور ان اشیاء کی منہ مائی قبت دی جاتی تھی۔ (۵۸)

یہ دستور تھا کہ شنزادے' صوبائی عامل' سلطنت و ریاست کے اعلیٰ حمدیداریا با بگذار راجہ فیر مکی حکران اور اونچ منصب دار دربار میں اپنا وکیل رکھا کرتے تھے۔ یہ وکیل دربار میں بابندی سے آتے تھے اور یہاں ہونے والے ہر واقعہ کی رپورٹ اپنے آقا کو دیا کرتے تھے۔ ان کا ریکارڈ جو دربار کی خبروں پر مشمل ہو آتا ان خارات دربار معلی کملا آتھا اس کے ذریعہ سے وہ اپنے مالک کو ہر قتم کی خبروں سے باخبرر کھا کرتے تھے۔ یہ وکیل اپنے مالک کی غیر حاضری میں دربار میں اس کی نمائندگ کرتے تھے اور اپنے آقا کے مفادات کا تحفظ کرتا اور اس کے لئے کو حش کرتا ہی ان کا کام تھا۔ اگر کوئی شنزادہ یا امیر ذیر عماب ہو آتھا۔ تو اس کا وکیل ہی اس کے متاثر ہو آتھا۔ تو اس کا وکیل ہی اس کے متاثر ہو آتھا۔ تو اس کا وکیل ہی اس سے متاثر ہو آتھا۔ تو اس موقع پر اور نگ ذیب کے دیل عینی خال کو بھی گر آور کر لیا گیا تھا (۵۹)۔

دربار کی تمام کارروائی کو واقعہ نولیں(۲۰) تحریر کرتا تھا۔ یہ واقعہ نولیں کا فرض تھا کہ درباری کارروائی کے علاوہ بادشاہ کی ہر نقل و حرکت کے بارے میں اطلاع برکھے کہ کب اس نے کھانا کھایا 'مشروبات ہے' کب وہ سویا کب بیدار ہوا۔(۱۱) بادشاہ اور درباریوں کے درمیان ہو کیا تھانا کھایا 'مشروبات یہ دکھے کر جران ہو گیا ہوتے والی تمام محقظہ کو واقعہ نولیں تحریر میں لے آتا تھانا ۱۳) مونمیراث یہ دکھے کر جران ہوگیا کہ واقعہ نولیں بڑی تیزی کے ساتھ دربار کی کارروائی اور محقظہ کو لکھ رہا تھا اس قدر سرعت کے لکھتا اس کے لئے ایک تعجب کی بات تھی۔(۱۳)

اگر کوئی بادشاہ کی ضدمت میں درخواست پیش کرتا تھا تو اس کو با آواز بلند پڑھا جاتا تھا تامس رد کا خط دوبارہ دربار میں بلند آواز سے پڑھا گیا(۱۲۳)

## دربارمين سفيرون كااستقبال

مغل دربار میں جن ممالک سے سفیر آتے تھے ان میں ایران کا شغر' روم' یمن' جش' مقط' کمہ' انگلینڈ' بالینڈ اور پر ٹکال تھے۔ یہ سفیریا تو سے بادشاہ کی تخت نشینی پر مبارک باد کے خطوط لاتے تھے اور یا بادشاہ کی وفات پر تعزیت کے لئے' اس کے علاوہ تعلقات کی بہتری' تجارتی ترق اور سیاس افراض بھی ان سفیروں کے مقاصد ہوا کرتے تھے۔ ان سفراء کی آمد اور تجارتی امور طے ہوتے تھے اور ان ملکوں سے دوستانہ تعلقات بر قرار رکھنے کی کوشش کی جاتی تھی۔

سفیری آمد پر دربار میں کانی انظامات کے جاتے تھے۔ جیسے ہی سفیر مغل سلطنت میں قدم رکھتا تھا تو صوبے کے عامل اور حکومت کے حمد بدار اس کو ہر قشم کی سمولت فراہم کرتے تھے اور جمال جمال ہے وہ گذر آتھا اس کے آرام و آسائش کا پورا بورا خیال رکھا جا آتھا۔ جب سفیراور اس کی جماعت دربار کے نزدیک بیٹچ تو حکومت کے اعلیٰ حمد بدار اور امراء کو ان کے استقبال کے لئے بھیجا جا آتھا۔ بازار اور مارکیٹ کو ان کی آمد کے موقع پر خصوصیت سے سجایا جا آتھا۔ جب وہ پہلی مرتبہ دربار میں آتے تھے تو ان کے اعزاز میں دربار کو خاص طور سے جا جا تھا۔ دربار میں آتے تھے تو ان کے اعزاز میں دربار کو خاص طور سے ترتیب دیا جا تھا۔ وراس کی زیب و زینت پر توجہ دی جاتی تھی۔(۱۵)

سفیری رہائش کے لئے کسی اعلیٰ منصب داریا امیری رہائش گاہ منتب کی جاتی تھی اور وہ امیراس بات کا ذمد دار ہو یا تھا کہ مہمان کی خاطر تواضع کرے اور اس کو ہر قتم کی سمولت پنیائے۔(۲۲)

سفیر ریاست کے معمان ہوتے تھے اور ان کے تمام آخراجات بھی ریاست کے خزائے سے ادا کئے جاتے تھے۔(۱۷)

دربار میں آنے سے پہلے اسے میرتوزک درباد کے آئین و آداب سکھا آ تھا کہ وہ جب
بادشاہ کے سامنے جائے تو کس انداز میں اسے آداب کرے۔ بھی بھی یہ ہدایات قبول کر لی
جاتی تھیں اور بھی کوئی سفیران سے انکار کر دیتا تھا۔ ۱۸۲) جب وہ دربار میں آ آ تو اس کی آمد کا
اعلان کیا جا آ تھا اور اس کے رتبہ کے مطابق دربار میں نشست کا انظام ہو آ تھا۔ شاہ شما
سپ کا سفیرجب اکبر کے دربار میں آیا تو "اس نے دو ہا تھوں سے کورنش اوا کی اور تخت کے
ایک کونے پر خط کو رکھا" (۱۹)۔ سفیر کا لایا ہوا خط پہلے دربار کا کوئی امیرلیا تھا اور اسے کھول کر
بادشاہ کی ضدمت میں چیش کر آ تھا' خط کو پڑھنے کے بعد بادشاہ ان تحاکف کو وصول کر آ تھا جو

سفیرا پے ہمراہ لا آ تھا(2)- مجھی مجھی بادشاہ اس سے اس کے حکمران کے بارے میں سوالات کر آتھا، مجھی اس کے لائے ہوئے تحفول کر آتھا اور مجھی اس کے لائے ہوئے تحفول کی تعریف میں چند جلے کہنا تھا۔ اگر سفیر کا لایا ہوا خط بادشاہ خود لینا تھا تو یہ ایک بوے اعزاز کی بات سمجھی جاتی تھی۔(اے)

سفیر کی پہلی اور آخری ملاقات کے وقت' بادشاہ کی جانب سے اسے ناعت' گھوڑے'
ہاتشی اور نقدی دی جاتی تھی(21) اس کے علاوہ اسے وقل اس فوقا استیتی و بیش بما نعامات و
تحا نف دیئے جاتے تھے۔ اپنے قیام کے دوران اسے مختلف امراء دعوتوں پر بلایا کرتے تھے۔ یہ
بھی دستور تھا کہ بادشاہ کی مرضی کے بغیروہ دربار چھوڑ کر واپس نمیں جا سکتا تھا(27)۔ اگر کی
سفیر کو ایک طویل عرصہ کے لئے دربار میں رکھا جاتا تھا تو اس سے بادشاہ کی سرد مری ظاہر ہوتی
تھی' اس دجہ سے اکثر غیر مکی حکمران اپنے خط میں اس بات کی درخواست کرتے تھے کہ ان کے
سفیروں کو جلد دربار سے رخصت دے دی جائے۔

منل حکران ایران کو این ہم پلہ سجھے تھے اس وجہ سے ایرانی سفیر کو اس بات کی اجازت ہوتی تھی کہ وہ دربار میں ایرانی طریقہ سے بادشاہ کو آداب بجالائے(۲۳)۔ جمانگیر شاہ جمال اور عالگیر کے زمانے میں جب ایران سے تعلقات گرئے تو یہ مراعات ان کے بجائے عثانی سفیروں کو دی جائے تگیں۔ بخارا سمر قند اور کاشغر کے سفیر کو زیادہ اہمیت نہیں دی جاتی تھی۔ جو سفیر بردے اور طاقت ور ملکوں سے آتے تھے وہ اپنے حکمرانوں کی برتری کو ثابت کرنے کی پوری کوشش کرتے تھے اور کی نہ کی موقع پر شعر نظم عزل یا لطفہ میں اس کا اظمار کرتے تھے۔ دربار کے شعراء اور درباری اس موقع پر فوری طور پر اس کا جواب دیا کرتے تھے۔ اس قسم کے مواقع پر یا تو دربار کا ماحول بہت خوش کوار ہو جایا کر آتھا یا پھر اس سے تخی پیدا ہو جاتی تھی (۵۵)۔

ٹامس رونے بوے خوبصورت انداز میں اس امرانی سفارت کا ذکر کیا ہے جو ۱۹۱۵ء میں جما تکیر کے دربار میں آئی تھی:

"پہلے کئرے پر پینچ کر اس نے تین مرتبہ تعلیمات ادا کیں اور سجدے کے " ...... داخل ہونے کے شین مرتبہ تعلیمات ادا کیں اور سجد اگیر کو خط پیش کیا جے بادشاہ نے جسم کی معمولی حرکت کے ساتھ لیا اور اس سے صرف اتنا پوچھا کیا ہے۔ بادشاہ کے بادشاہ کیا ہے "(21)

جها تگیرنے ایرانی سفیر کو متلعت دیا جس پر اس نے تسلیمات ادا کیں۔ وہ اپنے ساتھ جو

تحالف لایا تھا اس میں عبی گوڑے ، خچر ، مخل ہے لدے ہوئ اونٹ ، ایر انی پردے ، مکک ، گراں ، قالین ، موتی ، ایر انی شراب ، شفاف میٹھا پانی ، خخر ، گواریں جن پر تیمی پھر بڑے ہوئے سے اور وینس کے بنے ہوئے آئینے تھے(22)۔ اس کے اعزاز میں بادشاہ نے ایک پر تکلف فیافت دی اور اس کے افراجات کے لئے ۲۰ ہزار روپے دیئے گئے۔ (۵۸) اس کے علاوہ جما گیر نے اسے جواہرات سے مزین زین والا گھوڑا ، گوار اور سونے سے کڑھی ہوئی بغیر آسینوں والی قبا ، ایک کلنی جس پر پر لگے ہوئے تھے اور گیڑی کا بینے اور چالیس ہزار روپ نقد اوا کیوں والی قبا ، ایک کلنی جس پر پر لگے ہوئے تھے اور گیڑی کا بینے اور چالیس ہزار روپ نقد اس کے استقبال کے لئے محمد امین خان کو ایک ہزار سواروں کے ساتھ بھیجا گیا اور اس سے کما اس کے استقبال کے لئے محمد امین خان کو ایک ہزار سواروں کے ساتھ بھیجا گیا اور اس سے کما حور سے ساتھ بھیجا گیا اور اس سے کما حور سے ساتھ بھیجا گیا اور اس سے کما ارانی طریقہ سے آواب کے جگہ موسیقی کا انظام تھا۔ اپنی آمد کے موقع پر اس نے دربار میں ارانی طریقہ سے آواب کے جبکہ دربار کے عمد یداروں نے اسے مجبور کیا کہ وہ مخل دربار کے عمد یداروں نے اسے مجبور کیا کہ وہ مخل دربار کے شراوے معظم نے لیا اور با آواز بلند اسے دربار میں پڑھا گیا۔ باوشاہ کی جانشاہ کی بوت سے اسے خوش کیا گیا۔ اس کے بعد اس نے اپنے تحاکف باوشاہ کی خدمت میں پیش کیا جن اس نے خاک فیا بادشاہ کی خدمت میں پیش کیا جن جس میں چش کیا گیا۔ اس کے بعد اس نے اپنے تحاکف بادشاہ کی خدمت میں پیش کیا جن میں میں کے جن میں گھوڑے ، اونٹ ، گلاب کا پائی اور قالین شام نے وائن ہا ہوں (۸۰)

یہ سفیر جب مغل دربار میں آتے تھے تو اپنے اپنے مکوں کی نادر اشیاء کو ساتھ لاتے تھے۔
ایک مرتبہ ازبک سفیر اکبر کے لئے کبوتر اور ایک کبوتر باز لایا(۸۱)۔ ویب کے حکمران قاسم
خواجہ نے جما گئیر کے لئے پانچ سفید عقاب بھیج۔ شریف کمہ کی جانب سے جو سفیر آئے وہ مغل
بادشاہ کے لئے کعبہ کے دروازے کے پردے ساتھ میں لائے (۸۳)۔ ایک مرتبہ اذبک سفیرنے
جما گئیر کو شکاری کتے پیش کے (۸۳)۔

# بادشاہ کے روزمرہ کے معمولات

مغل بادشاہ بادشاہت کا ایک اعلیٰ تصور رکھتے تھے اس لئے اپنے روز مرہ کے معمولات کو فرض سجھتے ہوئے اس کی سختی کے ساتھ پابندی کرتے تھے۔ ان کے بادشاہت کے بارے میں جو خیالات تھے ان کی عکاس ابوالفضل کے ان الفاظ سے ہوتی ہے کہ "فداکی نظرول میں بادشاہ سے بڑھ کر اور کوئی عظمت و حمکنت اعلیٰ نہیں"(۸۵)۔ مخل بادشاہ اس بات بر یقین رکھتے تھے کہ بادشاہت کا تحفہ جو انہیں فداکی جانب سے ملا ہے اس نے ان

کی مخصیت کو افضل اور برنز بنا دیا ہے اس لئے بادشاہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ نیک اور پاکیزہ زندگی گذارے عقل کو اپنا رہبر بنائے بیکار اور معمولی باتوں بیں اپنا وقت ضائع نمیں کرے اپنی خواہشات کو اپنا آلح رکھ کراؤں اور انعابات کے دینے بیس زیادتی نہ کرے کم تمام رحیت پر نگاہ رکھے اور ان کی ہر معالمہ بیس راہنمائی کرے انسان قائم کرے اور اپنی رعیت کو خوش رکھے کو تبول کرے اور لاکن و قائل لوگوں کی عرت کرے (۸۲)۔

اس نظریہ بادشاہت پر عمل کرتے ہوئے مغل بادشاہ سلطنت کے تمام امور اور انظامات کی ذاتی طور بر محمداشت کرتے تھے اور رعیت کے معاملات میں ذاتی ولچیلی لے کر انیں عل کرتے ہے۔ اس لئے ان کی زندگی ایک بحربور زندگی ہوتی متی۔ وہ اینے روز موہ کے معمولات اس انداز میں ترتیب دیتے تھے کہ بادشاہ کی ضرورت ہر جگہ اور ہر معالمہ میں ضروری سمجی جاتی تھی۔ عوام بھی اس بات کے عادی ہو بھے تھے کہ بادشاہ اپنے روز مرہ کے معمولات کو پابندی سے اوا کرتا رہے اس لئے اس کی غیر حاضری ان کے ولوں میں شک و شمات پیدا کرتی تھی اس لئے بادشاہ بھی اس بات پر مجبور تھا کہ بیاری و جسمانی کروری کے باوجود اینے روز مرہ کے معمولات کو پابندی سے ادا کرتا رہے کیونکہ اس کی صحت کی خرابی کی انواہ نہ صرف تمام انظام میں خرابی پیدا کر دی تھی بلکہ اس سے بعاوت کے خطرات بھی بڑھ جاتے تھے۔ وہ اینے روز مرہ کے معمولات مرف انتائی سخت باری یا کی حادث یا شاہی خاندان میں موت میں تبدیل کر آ تھا۔ اکبر این دور حکومت کے طویل ترین عد می صرف چند بار این معولات کو پورا نمیں کرسکا۔ جما تھیرنے بھی سختی سے اپ بورے دور حومت میں اپ روز مرہ کے معمولات کو بورا کیا۔ اس نے این بارے می لکما ہے کہ "انتائی کروری کے وقت مجی میں جمروکہ میں جاتا رہا آگرچہ میں انتائی الکیف اور صدمہ کی حالت میں تھا لیکن میں نے اپنے مقرر شدہ اصولوں کی پابندی ک"(٨٤) ثابجال باري کي وجہ سے اينے مقرر شدہ روزمرہ کے معمولات کو يورا نيس کرے جس کی وجہ سے اس کے بارے میں افواہیں مچیلیں' خانہ جنگی ہوئی اور اس کے متیجہ میں اے اپنے تخت و کاج سے ہاتھ وحونا برا۔ عالکیر جب بادشاہ بنا تو اس حقیقت سے واقف تما کہ ذرا ی تبدیل کس قدر انقلابی تبدیلیاں لا عمق ہے اس لئے اس نے اپنے پورے دور کومت میں اپنی انتمائی باری کے وقت بھی اپنے روز مرو کے معمولات کو تریل سیس کیا اور ان پر بابندی سے عمل کیا(۸۸)-

بادشاہ کے روز مرہ کے معمولات سے اس بات کا مجی پا چاتا ہے کہ بادشاہ ذاتی طور پر

انظام سلطنت کے ہر معالمہ علی اور ہر امور علی دلچی لیتا تھا اور دیوان (۸۹) میر بخشی، خان سامان(۹۰) اور ودسرے اعلیٰ شری و فوجی افسروں کے مشورے سے اہم معاملات کا فیصلہ کیا کرتا تھا۔ وہ ان کے ساتھ تمام سابی، سابی، معاشرتی، اور ندہی مطلات میں بحث و مباحثہ کیا کرتا تھا۔ شابی خاندان کے سربراہ ہونے کی حیثیت سے وہ ان کے معاملات کی بھی دکھیے بھال کرتا تھا اور حکومت کے اواروں کے ذریعے سے اسے تمام ملک کے حالات اور رعایا کے معاملات کی خرہوا کرتی تھی۔

اکبر پہلا منل بادشاہ تھا جس نے روز مرہ کے معمولات کو سخت اصولوں سے ترتیب
ریا۔ اس کے دن رات کا ہر لمحہ کی نہ کی ریاست کے کام کے لئے مقرر تھا۔ اس کے
روز مرہ کے اوقات کار سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس کی زندگی کس قدر معموف تھی۔ وہ میج
سورے اٹھا کرتا تھا کچھ وقت جسانی صفائی اور لباس پر صرف کرتا اور سورج کے طلوع
ہونے پر وہ جمروکہ روشن کے لئے آتا(4) اس سے عام لوگوں کو ایک بھرین موقع مل جاتا
تھا کہ وہ بادشاہ کا دیدار بھی کرتے اور براہ راست اس تک اپنی شکایات بھی پہنچاتے تھے اس
سے بادشاہ کی عوام تک رسائی ہوتی تھی۔(44)

المجی بھی وہ جمروکہ ہے باتھیوں کی لوائی اور دوسرے تماشے دیکھا تھا ورنہ جموکہ ورش کے بعد وہ فیل خانہ جا آ اور وہاں شای باتھیوں کی حالت اور اس شعبہ کے انظامات کو دیکھا تھا۔ اس کے بعد وہ صبح کا دربار کر آ جو کہ عوام کے لئے کھلا ہو آ تھا۔ وہ ساڑھے چار تھنے انظامی معاملات اور دن میں ہونے والے کاموں پر صرف کر آ۔ دوبسر کو وہ مجر دربار میں آ آ اور ساڑھے چار گھنٹ یمال صرف کر آ۔ وہ شاہی کارخانوں کی دیکھ بھال کر آ اور جو اہم معاملات ہوتے ان کے بارے میں فیصلہ کرآ۔ اس کے معمولات میں ذرا می تبدیلی کا اعلان نقارہ بھا کر کیا جا آ تھا۔ اس کے بعد وہ حرم میں چلا جا آ اور شائی خوا تین کے مساکل اعلان نقارہ بھا کر کیا جا آ تھا۔ اس کے بعد وہ حرم میں چلا جا آ اور شائی خوا تین کے مساکل سے بحث مباحث کر آ اور مختلف موضوعات پر تفتگو کر کے اپنے علم میں اضافہ کر آ۔ بھی کہی اہم معاملات پر یماں بھی بحث ہوتی اور اشیں مشورہ سے طے کیا جا آ۔ رات کے آخری حصہ میں وہ تھوڑی می موسیق سننے کے بعد آرام کے لئے خواب گا آ یہ جا آ

جما گیر شاہراں اور عالکیرنے ان معمولات کی ذرا می تبدیلی کے ساتھ پابندی گی۔ ہمیں معاصر تاریخوں سے شاہراں کے روزانہ کے معمولات کے بارے میں بوری تنسیلات لمتی ہیں جنہیں وہ تختی کے ساتھ پورا کیا کر تا تھا۔ وہ صبح سورے جلدی اٹھا کر تا تھا اور فجر کی نماز محل کی محید میں اوا کرتا تھا اس کے بعد جھروکددر شن کے لئے آیا تھا(۹۵) اور جھروکہ میں دو گھڑی رہا کر آ تھا۔ اس وقت میں مجھی مجھی تبدیلی بھی ہوتی رہتی تھی(۹۹)۔ جھروکہ ك سائ ايك كحلا موا ميدان تما جال تفريح كے لئے تماشہ و كميل مواكرتے تے مثلاً موسیق' رقع' ہاتھیوں اور دوسرے جانوروں کی لڑائی' جادوگروں اور نٹول کے کرتب'شاہی فوج کے اضران اور ساہیوں کی پریڈ وغیرہ۔ یمال پر لوگ اپی درخواسیں بغیر کسی رکاوٹ کے براہ راست بادشاہ کو دیا کرتے تھے(٩٤)۔ ابن حسن کا خیال ہے کہ شاجمال اکبر کی طرح براہ راست درخواشیں نمیں لیتا تھا بلکہ پہلے سرکاری عمدیدار اے لیا کرتے تھے اور بعد میں 'دولت خانہ' یا خلوت خانہ میں وہ بادشاہ کے ملاحظہ کے لئے پیش کی جاتی تھیں(۹۸)۔ جھرو کہ درشن کے بعد وہ دربار عام منعقد کرتا تھا جس میں صدر میر سامان' دبوان بیو بات (۹۹) میر آتش (۱۰۰) مشرف توب خانہ (۱۰۱) اور مختلف شعبوں کے بخشی ہوا كرتے تھے۔ دربار ميں يہ تخت كے قريب كھڑے ہوتے تھے اور اپنے اپ مقدمات و معالمات بادشاہ کے ماحظہ کے لئے پیش کرتے تھے۔ بادشاہ تمام کاغذات کو خود ملاحظہ کر آ تھا اور اس موقع پر ترتی مخواہ کا اضافہ اور تقرری کے معاملات کا فیصلہ کیا کریا تھا۔ باہر سے آئی ہوئی رپور میں برحی جاتی تھیں اور شاہی فرامین تحریر کئے جاتے تھے۔ اس کے بعد وہ شاہی ہاتھی گھوڑے اور دوسرے جانوروں کو دیکھتا تھا کہ انہیں مناسب غذا دی جا رہی ہے یا نىيس(۱۰۲)

اس کے بعد وہ عسل خانہ یا خلوت خانہ میں جاتا تھا(۱۰۳)۔ شاہماں اس جگہ دن میں وو مرتبہ دربار کیا کرتا تھا ایک مرتبہ مبح کے وقت دربار عام کے فررا بعد اور دو سرا شام کے وقت۔ یہاں وہ ان معالمات پر بات چیت کرتا تھا جو دربار عام میں چیش نہیں کئے جا کتے ہے۔ اس جگہ پر مختلف صوبوں کے لئے عالموں کا تقرر ہوتا تھا، تمام شاہی فرامین کو خود پروحتا تھا اور اگر کہیں کوئی غلطی ہوتی تھی تو اے ٹھیک کرتا تھا۔ یہ فرامین اس کے بعد اوزک مر سے سر بمرکرائے جاتے تھے۔ صدر 'ان ضرورت مند اور حاجت مند افراد کے مقدمات بادشاہ کے سامنے چیش کرتا تھا، جو دیوان عام میں لوگوں کے سامنے نہیں آتا چاہیے۔ ان لوگوں کا بادشاہ مدد معاش کے طور پر دفلیفہ مقرر کرتا تھا۔ بھی بھی وہ نہ بھی اور دفاوی موضوعات پر گھٹکو کرتا تھا۔ وہ فن کے ان نمونوں کو بھی دیکھتا جو شانی کارخانے میں تیار ہوتے تھے۔ ان میں مصوری اور خطاطی کے شاہکار بھی شامل ہوتے تھے۔ وہ نئ

عمارتوں کے نقشے ریکھنا جو کہ تعمیر کے مراحل میں ہوتی تھیں اور اگر ضرورت ہوتی تو ان میں تبدیلیوں کی جانب توجہ ولا آ۔ اس کے مشورے فورا انجیئروں تک پنچا دیے جاتے تھے جو اس کی ہدایات کے مطابق عمارت میں رو و بدل کیا کرتے تھے۔

عسل خانہ کے بعد وہ شاہی برج جایا کرتا تھا جو دہلی آگرہ اور لاہور میں تھے۔ ابتداء میں یماں صرف شزادوں کو اجازت تھی کہ وہ بادشاہ کے ہمراہ رہیں لیکن اس کے بعد وزراء وکلاء اور وو مرے اعلی عمدیداروں کو اس بات کی اجازت دے دی گئی کہ وہ یماں آگر ان معاملات پر مختشکو کریں جنہیں لوگوں کے سامنے بیان ضمیں کیا جا سکتا۔ یمیں پر صوبائی عالموں کے نام انتمائی اہم فرامیں کصے جاتے تھے۔ وہ شاہ برج میں تمین گمڑی گذار تا تھا اس کے بعد وہ حرم میں چلا جاتا تھا اور شاہی خواتین کے ساتھ دوپر کا کھانا کھاتا اور پچھ ور تیا تھا اور شاہی خواتین کے ساتھ دوپر کا کھانا کھاتا اور پچھ در تھیں کرتی جنہیں وہ وظیفہ۔ جاگیریا نقدی انعام میں دیتا۔ آگر کوئی لوگی ہوتی جس کے جیز کا انتظام نمیں ہو سکتا تھا تو اس کے لئے رقم دی جاتی اور بعض او قات الی لوگیوں کے جیز کا انتظام نمیں ہو سکتا تھا تو اس کے لئے رقم دی جاتی اور بعض او قات الی لوگیوں کی شادی کا انتظام نمیں ہو سکتا تھا تو اس کے لئے رقم دی جاتی اور بعض او تات الی لوگیوں کی شادی کا انتظام نمیں ہو سکتا تھا تھا۔ بھی بھی وہ شاہی وستہ کو ملاحظہ کرتا تھا۔ شام میں عسر کی شادی کا نائی ہو تا تھا اور بادشاہ موسیقی یا ہرنوں کی لوائی سے لطف اندوز ہو تا تھا۔

۸ بے رات کو عشاء کی نماز پڑھ کر وہ دوبارہ شاہ برج میں جاتا تھا جمال بخشی اور وکیل بھایا مقدمات کو فیصلہ کے لئے بیش کرتے تھے۔ اس کے علاوہ حرم میں جاتا شام کا کھانا کھاتا اور تقریباً ایک گھند تک موسیقی سنتا۔ اے مخل' کاشمیری اور بندی راگ و گیت بہت پند تھے۔ جب وہ خواب گاہ میں جاتا تو خوش الحان قاری اے تاریخ اور پیفیروں' محمرانوں اور بڑے لوگوں کی زندگی کے حالات پڑھ کر ساتے تھے۔ وہ ظفر نامہ' بابر نامہ اور اکبر نامہ بڑے شوق سے ساکرتا تھا۔ جعہ کے دن کوئی وربار نہیں لگا کرتا تھا اور اس دن چھٹی منائی حاقی تھی۔ (۱۵)

عالمگیر بھی اپنے روزانہ کے معمولات میں بری تخی سے پابندی کرنا تھا وہ اعصابی طور پر انتمائی طاقت ور فخص تھا اور اپنی بیاری یا کمزوری کو کسی پر ظاہر شیں ہونے ریتا تو'۔ وہ صبح سویرے جلدی اٹھتا تھا فجر کی نماز پڑھتا اور اس کے بعد تلادت میں مصروف ہو جا آ اور تشبیع پڑھتا' ساڑھے آٹھ بجے وہ جھرو کہ در شن کے لئے آیا جو بعد میں اس نے ختم کرا ریا۔(۱۰۲)

وہ صبح کا دربار ساڑھے نو بجے منعقد کرتا جمال بخشی اپنے متعلقہ محکموں کی رپورٹ اس کے ملاحظہ کے لئے بیش کرتے جنہیں وہ خود پڑھتا تھا۔ دیوان عام سے وہ دیوان خاص میں آتا اور یماں وزراء سے امور سلطنت پر بات چیت کرتا۔ اس موقع پر تقرری اور تباولہ کے فرامین بھی جاری کئے جاتے۔ یماں سے وہ حرم میں چلا جاتا دوپر کا کھنا کھاتا اور بچہ دیر آرام کرتا۔ ظمر کی نماز کے بعد وہ پحر خلوت خانہ خاص میں آتا اور ان کاغذات پر دھنا کرتا جو دیوان اس کے ملاحظہ کے لئے لاتا تھا۔ عصر کی نماز کے بعد وہ پحر انظامی معاملات کرتا تھا دور بور ن اس کے ملاحظہ کے لئے لاتا تھا۔ عصر کی نماز کے بعد وہ پحر انظامی معاملات میں مصروف ہو جاتا اور یہ سلم مغرب تک رہتا۔ اکثر وہ یماں پر ذہبی سائل پر مختلو کرتا تھا اور بھی بھی قصہ خوانوں سے تھے سنتا یا ساحوں سے ان کے سنر کے مشاہر آسنا عشاء کی نماز کے بعد دربار برخاست کر دیا جاتا تھا اور وہ حرم میں چلا جاتا تھا جمال وہ کچھ عشاء کی نماز کے بعد دربار برخاست کر دیا جاتا تھا اور وہ حرم میں چلا جاتا تھا جمال وہ بچھ

### حوالہ جات

۔ مغل سلطنت کے شری اور فرتی عمدیدار اور دکام منسبدار کمالتے تھے۔

ایک ایسے ہی موقع پر راج بھارال ہو ریاست امبر کا فرماں روا تھا اکبر سے ملا اور اپنی لڑکی

ساتھ اکبر سے شادی کی پیش کش کی۔ ایک دوسرے موقع پر ' سندھ کا حکران جانی بیک' اکبر

سے دربار میں نمیں آیا تو اکبر اس کی اس حرکت پر اتنا غصے ہوا کہ اس نے فوری طور پر اس کے

طلاف ایک فوجی مہم بھیجی باکہ اس کی خود مخاری کا خاتمہ ہو اور وہ دوبارہ سے بادشاہ کی اطاعت
کا اقرار کرے۔

Havell, E.B.: A Handbook of Agra and the Taj, Calcutta 1924, p.47.

م۔ احدی وہ سپای تھے جو بلاواسط اکبر کے ماتحت تھے یہ اکبر کی اپنی انفرادی حیثیت میں خدمت کرتے تھے یہ ابتداء میں "کیا" کمائے تھے' بعد میں اکبر نے انسیں احدی کا خطاب ریا۔ حوالے کے لئے رکھیے:

آئمن - 1 - ص - ١٨٤

A. Bashir: Akbar, the Great Mughal. Lahore 1967, p.165.

۵ - توزك، آنس ۲۳۴ نامس رو، ص - اا

" یہ جگد ایک برا دربار ب جمال ہر متم کے لوگ آتے ہیں۔ بادشاہ اور جمروک میں بینستا ہے، سفیر' برے لوگ اور رتبہ و مرجب کے مطابق تخت کے برابر والے کنرے میں جمروک سے نیجے بوت میں۔

٢- دو سو سوارول كي مريراه كو كمت جي-

۔ میر بنٹی اور کا انچارج ہوا کر آتھا اور اس حیثیت میں وہ بختی اول کمالا آتھا اس کے دو مدگار اس بختی وہ بختی اول کمالا آتھا اس کے دو مددگار اس بختی وہ م اور اعلیٰ عدیداروں کے معاملات کی دیکیہ بھال کر آ بنکد دو سرا دو سرے درجہ کے افسروں کا اور تیسرا سب سے نچلے درجہ کے عدیداروں کا حوالے کے لئے دیکھیے:

Sharma, S.R.: Mughal Government and Administration Bombay 1951, p.46. Qureshi, I.H.: Administration of the Mughal Empire. Karachi 1966, p.78. Ibn Hassan: The Central Structure of the Mughal Empire. London 1936, p.210.

٨- صالح - 1 - ص ٢٣٥ - ٢٣٥

۹- منوجي، آص ۸۸ ـ ۸۹

١٠- قواعد سلطنت شابجهاني ص ٢٨

Elliot & Dowson, v, p. 122.

۱۱- منوجی - ۱۱ - ص ۱۲۳

Elliot & Dowson, v, p. 121. - Ir

Monserrate, p. 211 - 17

Manrique, p. 163 -10

10

Careri, G.: Indian Travels of Thevenot and Careri, Delhi 1967, p. 220.

Manrique, p. 163. -17

لديم اران من بادشاه كى خدمت من ايك مكن ران رباكراً تعا حوالے كے لئے ويكھئے:

Olmstead, A.T., p. 182.

۱۵- تاكين آ مل - ۱۵۱ اردو ترجمه تاكين اكبرى حصد اول ،

مولوی محمد فدا علی طالب لاہور (؟) ص ۔ ۳۰۰

"جہاں پناہ نے ایک روز فرمایا کہ ایک مرتبہ حضرت جنت آشیانی نے کلاہ خاص مجھ کو مرحت فرمائی میں نے اس کو ہاتھ سے پکڑ مرحت فرمائی میں نے اس کو ہاتھ سے پکڑ کر ندکورہ بالا طریقے کے مطابق اظمار شکر کیا بادشاہ کو یہ جدید روش پند آئی اور حضرت نے ای طریقہ ہر کورنش و تسلیم کے آداب مقرر فرمائے"

۱۸ - آئين ۲ ص ۱۵، دانوني ۱۱ ص ۳۰۱ - ۲۵۹

۱۹- اکبر نامه III ص ۲۷۲

-r- صائح - I ص ۲۵۸ لاہوری ا ص ۱۱۰ - ۱۱۲

Manucci, i. p.88; Ovington, p. 183 -ri

۲۲- صالح - I ص ۲۵۸

۲۳- تا نمین' I ص ۱۵۹ ـ ۱۵۷

تواعد سلطنت شابجهانی مس - ۲۷

۲۳ - اینا ص ۲۸ - ۲۹

٢٥- آركين 1 ص ١٥٤

اکبرنامه' آ ۔ ص ۔ ۳۵۸

۲۹- ساسانی بادشاہوں کے دربار میں درباریوں کو تین جماعتوں میں تقسیم کیا جاتا تھا اول۔ پیدائش اور عمدے کے حساب سے دوم شاہی خاندان کے اراکین اور شاہی عمدیدار سوم کرتب رکھانے والے مخرے اور موسیقار۔

حوالے کے لئے دکھئے:

Girshman, R.: Iran. Harmondsworth 1954, p. 312.

نظام الملک نے سیاست نامہ میں بادشاہوں کو مشورہ دیا ہے کہ ورباریوں کو مختلف جماعتوں میں تقسیم کرنا چاہئے مثلاً بادشاہ کے رشتہ دار امراء دوسرے عمدیدار اور لمازم' اگر تمام درباری ایک بی جگہ جمع ہو جائمیں تو بھرادنی و اعلیٰ کی کوئی تمیز باتی نہیں رہتی ہے حوالے کے لئے دیکھئے:

نظام الملك: سياست نامه متران (؟) ص ١٨٢ -

۲- تركين I - ص - ۱۵۷

قدیم ایران میں یہ دستور تھا کہ درباری بادشاہ کی موجودگی میں' اپنی ہاتھ آستینوں میں چھائے رکھتے تھے' یہ طریقہ اس وجہ سے افتیار کیا گیا تھا کہ اس سے بادشاہ کے قتل کے امکانات ختم ہو جاتے تھے'

حوالے كيلئے وكمينة : Olmstead, A.T., p. 283

مغل درباری دربار میں اپنے ہاتھ سینہ پر رکھ کر کھڑے ہوتے تھے یہ اس بات کا اظمار تھا

ك وه إدشاه ك احكام كى تقيل مين "آماده خدمت" مين

۲۸- " کين ' آص ۱۵۲

r9- تواعد سلطنت شاہجمانی - ص - 2m

Hawkins, p.115; Bernier, p.260; Peter Mundy, p.200; Manucci, ii, p.330.

• ١٠- قواعد سلطنت شاجهانی م ٢٩

۳۱ منوجی - آص ۸۷ - ۸۸

Eittot and Dowson; ii, pp. 534 - 35. -rr

۳۳- اکبر نامه' II - ص - ۳۸۳

٣٥- اور تک زيب عالمگير: رقعات عالمگير' کانپور ١٨٨٣ء

ص ۲۹ (امريزي ترجمه: جوزف اراس ككته ۱۸۸ ع م ۲۰)

"مرحت فال آج وربار میں شاہانہ لباس میں آیا اس کے لباس کا وامن اس قدر لمبا تھا کہ اس کے پاؤں اس میں چھپ گئے تھے۔ اس وجد سے ہم نے مرحمت فال کو تھم دیا کہ وہ اپنے وامن کو دو پیموں کے برابر تراش لے۔ ہمیں مرحمت فال سے کمنا چاہئے کہ وہ اپنے لباس کی لمبائی کو اس حد تک رکھے جس حد تک کہ دربار کا قانون اجازت دیتا ہے"

Tavernier: p. 81, -ry

Athar Ali: The Mughal Nobility under Aurangzeb. London 1966. r 138.

۲۸ ـ دانونی ۱۱ می ـ ۲۲۲

٣٩- تيتي تحالف جو شزادوں اور اينے سے اعلى رتبہ كے افراد كو ديے جاتے ہے۔

٠٠٠ باير كا دو سرا الركا-

-["]

Bayazid Bayat: Memoirs of Baizid (Bayazid). In: Allahabad University Studies. vol. vi. part i, 1930. p.108.

مم اس کا خطاب فان فالال تما مایوں کا متاز جزل تما اور اکبر کے ابتدائی عمد میں اس کا

ا آلين اور حكومت كالمحران ربا-

١٩٣- جما تلير كا سب سے أبوا الركا-

۱۳۳ وزک آص - ۱۱ .

٥٨- شيوا جي كا اركا ، جو مشهور مربيشه سردار تها ،

Elliot & Dowson, vii, p. 340. - 67

24- قدیم ایران میں بادشاہ کے تخت پر بیٹنے کی کوشش بغادت کے مترادف سمجی جاتی تھی ۔ والے کے لئے رکھتے: Olmstead, A.T., 283.

Sarkar, p.73 Manrique, p. 163. - FA

Peter Mundy, p. 204. - 74

۵۰- تۈزك ۲ مل ۳۹۵

۵۱- منوچی آ ص ۸۸

۵۲- توزک ۱ ص ۲۷۷

۵۳- منوبی ۱۱۱ م ۲۵۵ بادشاہ چونکہ خود کو دو سرے افراد کے مقابلہ میں اعلیٰ و برتر سمجھتے تھے اس کا افسار دو سروں اس کے وہ تکلیف یا جسانی کروری کے وقت اے برداشت کرتے تھے اور اس کا افسار دو سروں کے سامنے نمیں کرتے تھے آگہ ان کی مخصیت کی کروری ظاہر نہ ہو۔ اس سلیلہ میں باز نمینی محرانوں کے لئے دکھتے :

Peter Arant: The Byzantines and their World. London 1973, p.199.

باز عینی حکران' ما نکل چهارم جس پر دورے پڑا کرتے تھے' جب تحت پر جینحتا تھا تو ارغوائی پردے اس پر پڑے رہتے تھے۔ جب اسے دربار میں دورہ پڑتا تو' پردے تھینج دیکے جاتے تھے ادر دورہ کے خاتمہ سر دوبارہ انہیں ہٹا دیا جاتا تھا۔

Sarkar pp. 73 - 74 - 66

Manucci, ii, p. 461. -0¢

Elliot and Dowson, v. p. 122. -41

Ibn Hassan, p. 282 -04

۵۸- تواعد سلطنت شابجهانی ص - ۴۸

٥٩- نجيب اشرف ندوى: مقدم رقعات عالمكيرى اعظم كره (؟) ص - ١١٤

Elliot & Dowson, v,p. 122; Manucci, ii, p.444.

-10 آئين I ص ۱۹۲ ـ ۱۹۳

١٩٠ - أيناً ص ١٩٢ - ١٩٣٠

Foster, W., p.55 - 47

۳- تفسیل کے لئے رکھتے: Monserrate, p.205.

"دہ ہراس بات کو لکھتے ہیں جو بادشاہ کتا ہے اور اس قدر تیزی سے بولے ہوئے ہر جملہ کو لکھتے ہیں ، لکھتے ہیں کہ ایبا محسوس ہو آ ہے کہ وہ اوا ہونے سے پہلے بی اس کو سمجھ کر تحریر کر لیتے ہیں ، اس سے پہلے کہ وہ بولا جائے اور تم ہو جائے "

مزيد حوالول كے لئے ركھئے: جمار چن ' ١٣٥ - ١٣١١

Hawkins, p.400; Thevenot, p.26.

Roe p.209. -\"

Bernier, pp. 146 - 47. - 10

١٢٠ - فاني فال: ١١ م ١٣٧ ـ ١٣٧

ع-- اكبر نامد III ص ١٨٨ - ٢٦٠ - ٢٩٥ - ١١١ ص - ٢١

Monserrate, pp. 28, 37, 50, 64, 133-34.

٨٧- ١٢١١ء مي اراني سفيرعالكيرك دربار مي آيا اور اس نے ايراني طريق ب بادشاه كو آداب

کیا' حوالے کے لئے دیکھتے: منوبی ۔ II ۔ ص ۔ ۴۸ ۔ ۵۰ ۱۷- اکبر نامہ' II ۔ من ۱۸۸

....

۵۰ برنیر - ص - ۱۸۸

ا2- ايناً - ص - ١١٩

22- خانی خال ۔ ۱۱۱ ۔ ص ۔ ۱۳۶ ۔ ۱۳۷

۲۷- برنیر- ص - ۱۳۸

منوجی - II - ص - ۴۸

١١٠ - برنير - ص - ١١٠

۵۵- شاه عباس مفوی کا سفیرجب مغل دربار میں آیا تو اس نے یہ ربائ پڑمی:

زگی یہ سیاه دخیل و مظکر مللند

ردی به سال و تخ و

اکبر بی نزید پراززر نازر ....

عباس به ذوالفقار حيدر نازد

اس کے جواب میں ملک الشعراء فیض نے فورا سے ربای پڑھی:

فرددس به سلسیل و کوثر نازد دریا به حمر فلک به اخر نازد

عباس به ذوالفقار حيدر نازد

كونين به زات پاك اكبر نازد

حوالے کے لئے دیکھئے:

Cf. Ghani, A.: A History of Persian Language and Literature at the Mughal Court. Allahabad 1929, iii p.64.

Roe: , p, 295. -41

22- ايضاً - ص - ٢٩٦

۷۵- ایشاص - ۲۰۲ - ۲۰۳

24 - توزك أ أص - ٢٣٨ - ٢٣٩

۸۰ منوجی - ۱۱ ص - ۱۸۸ - ۱۵

بادشاہ اور سفیر کے درمیان جن تحاکف کا تبادلہ ہو تا تھا اس میں زیورات ور منت اسلحہ و خوشہو کمیں گھوڑے فلام و کیتی پھر اور ان کے اپنے ملکوں کی خاص خاص چزیں ہوا کرتی تھیں۔ صفوی حکران منل دربار کو جو تحاکف بھیجا کرتے تھے ان میں عربی و جارجی گھوڑے ، ہوا کرتے تھے ،مغل حکران اریان کے دربار کو ہاتھی چیتے تیندوے ، ہرن گینڈے ، طوطے اور سمندری گھوڑے بھیجا کرتے تھے ،حوالے کے لئے : ۲۱ جا میں مقالہ "حب"

۸۱ - اكبر نامه - ۱۱ - ش - ۲۸۶

۸۲- توزک - I - س - ۱۰

۸۳- ایشاً ص - ۱۳

۸۴- ایشا - ش - ۲۷۷

۸۵- آئين' آ - ص - ۲

۸۱- ایشا' ص ۱- ۳

۸۷- توزک ۱۱ - س - ۱۱۳

Roe, pp. 107 - 8; Bernier, p. 360.

۸۵- ۱۵۰۳ میں عالمگیر سخت بیار ہو گیا اور اس کی وجہ سے دربار میں نہیں آسکا' اس نے پورے ملک میں بہتی و غیر بیتی کی کیفیت پیدا کر دی۔ بادشاہ پر سخت بیاری کا حملہ ہوا اور اس کی پہلیوں میں خت تکلیف ہو گئی 'جس کی وجہ سے لوگوں میں خوف پیدا ہو گیا لیکن اس نے اپنی بیاری پر قابو پانے کی کوشش کی' اور دربار میں حسب معمول ابنی نشست پر بیٹھا اور سلطنت

کے معاملات میں خود کو مشغول رکھا جس سے لوگوں میں غیر بھٹی کی کیفیت ختم ہو گئی' لیکن اس کی معاملات میں خود کو مشغول رکھا جس سے لوگوں میں غیر بھٹی کی وجہ سے اس کے ہوش و حواس جاتے رہے اور باہر بری تشویش ناک افواہیں بھلنے لگیں۔ دس بارہ روز تک فوج اور کمپ میں افرا تفری رہی۔ خدا کی ممرانی سے اس کے بعد اس کی حالت بہتر ہوئی شروع ہوئی' اور اس نے تبھی بھی دربار میں عوام کے سامنے آنا شروع کر دیا۔"

والے کے لئے رکھتے :Elliot & Dowson, vii pp. 382-83

۸۹- یہ وزیر کے برابر ہوا کر آ تھا اور تمام انظام سلطنت کا ذمہ دار تھا خصوصیت کے ساتھ ' مالی انتظامت کا '

٩٠ يه شاى خاندان اور حرم كا انجارج بواكر ما تعا-

4- یہ ہندی کا لفظ ہے، جس کے معنی "رکیمنے" کے میں ہندوستان میں عوام کا یہ عقیدہ تھا کی ورگاہ یا پاک مقام کی زیارت یا درشن سے ایا کسی اعلیٰ جستی و مخصیت کے درشن سے سارا دن خوشکوار گذر آ ہے حوالے کیلئے رکیمئے:

اكبرنامه: ١١١ - ص - ٢٥٦ - ٢٥٧

لاہوری I \_ ص \_ سما \_ سما

صالح \_ I \_ ص \_ ۲۳۲ \_ ۲۳۳

De-Laet, pp. 92-93, 97;

Hawkins, p. 115,

٩٢ و مکھئے مدانونی' ١١ ص ٣٢٦

"ادنیٰ و کمتر اوگ جو دولت خانہ میں نہیں آ کتے تھے' وہ سورج کے طلوع ہونے کے بعد جمروکہ کے نیچے جمع ہو جاتے تھے' اور جب تک کہ وہ مقدس بادشاہ کا چرہ نہیں دکھے لیتے تھے' وہ کچھے کھاتے مے نہیں تھے"

مزید تفسیل کے لئے رکھئے:

لاہوری' آ ۔ ش ۔ سماا ۔ سماا

"یہ ادارہ حضرت عرش آشیانی (اکبر) کی ایجاد تھا اسے اعلی حضرت (شاہجہاں) نے بھی جاری رکھا تاکہ رخیت بادشاہ کو کام شروع کرنے سے پہلے دکھ کر برکت حاصل کرے' ضرورت مند اور مظلوم لوگ بغیر کس رکاوٹ' اور تکلف کے اپنی تکایف کا مداوا کر عمیں اور انسان حاصل کرس"

ar- اكبر ناس<sup>ا</sup> المانى - ٢٥٦ - ٢٥٧

- ۱۵۵ - ص - ۱۵۵ من - ۱۵۵

ابن حسن' ص - ۱۲ - ۲۰

٥٥- قواعد سلطنت شابجهانی - ص - ٢٥٥

جمرو که درشن کی بالکونیان ویلی آگره اور لاهور میں تھیں سفر کے دوران کیپ میں بھی عارضی طور ریالکونی بنائی جاتی تھی۔

94- صاح - I ش - ۱۳۳

عه- قوائد سلطنت شاجهانی نس ۵م .70-Manrique, pp. 269

٩٨ - ابن حسن - ص ١٩

٩٩- سوبه میں میر سامال کی نما ندگی کرتا تھا' یہ سرکوں' شامی ممارتوں اور کارخانہ جات کی تعمیرو کہداشت کرتا تھا۔

١٠٠- يه شاي توپ خانه کا انجارت مو يا تھا

١٠١- توپ فانه كا اكاؤ شنك

Ogilhy, p. 161. -ier

۱۰۳- لايوري 1- س - ۱۳۸ - ۱۸۸

ابوالفشل اس کے لئے ،وات خانہ کی اصطلاح استعال کرتا ہے 'شاہجمان اسے دولت خانہ خاص کیا کرتا تھا اے خلوت خانہ ، کیجی کیا جاتا تھا۔

Peter Mundy, p. 201. -1-0

١٠٥- قوائد سلطنت شاجهاني - س - ٥٨

سالح ۔ ا ۔ ص ۔ ۴۹ ۔ ۵۰ ۔ ۲۴۶

جہار جہن ۔ س ۔ ۱۱ ۔ ۲۳

لاہوری آئی ۔ ۱۳۶ ۔ ۱۵۳

ابن حسن - س - ۵۵ - ۸۲ - ۸۴

Saksena, B.P.: History of Shah Jahan of Dilhi. Allahabad 1932, pp.241,43.

١٠٦- غاني خال ۔ 11 ۔ س ۔ ٢١٣

ے ۱۰ = قطم من سر ۱۰۹۹ - ۲۰۱۱

ر آمات مالمگیری (کانپور) س - ۲ - ۷ .

Sarkar, J.: Studies in Mughal India. Calcutta 1933, p.31.

۱۰۸- منوتی - ۱۱ - ص - ۳۳۲

# تقریبات' تهوار' تفریحات اور شاہی جلوس

تقریبات ' تموار ' تفریحات اور شاہی جلوس دربار کی شان و شوکت اور باوشاہ کی عظمت

کے لئے انتہائی مفروری خیال کئے جاتے تھے اور باوشاہ کو اس بات کا موقع فراہم کرتے تھے

کہ وہ اپنی دولت اور اپنے جاہ و جلال کا مظاہرہ کرے ٹاکہ عوام میں اس کے لئے احرام و
عقیدت کے جذبات پیدا ہوں۔ اس چیز کو ذہن میں رکھتے ہوئے ابوالفضل لکھتا ہے کہ:
"حکمران جشن منانے کے مواقع تلاش کرتے ہیں اور ان کو اپنی فیاضی اور جخشش
کے اظہار کے لئے استعال کرتے ہیں۔"(ا)

دربار کی تمام تقریبات بوے اہتمام سے منائی جاتی تھیں چاہے بادشاہ اور اس کا دربار دار ککومت میں ہو یا سنر۔ میں اکبر نے جہاں اپنے دور حکومت میں اور تبدیلیاں و اصلاحات کیں وہاں اس نے رسومات و تقریبات اور تبواروں میں بھی اضافے کئے۔ خاص طور سے ایرانی اور ہندوستانی تبواروں کو اس نے دربار کی تقریبات میں شامل کیا جیسے جشن نوروز'جس کی ابتداء میں ہوئی اور تولدان یا جشن وزن جو ۱۵۲۵ء سے شروع ہوا۔

ان تقریبات کے پی مظر میں بھی نظریہ بادشاہت کار فرہا تھا کیونکہ ان کے ذریعے بادشاہ کو اس بات کا موقع ملتا تھا کہ وہ اپنی شخصیت کو مزید اجاگر کرے آلہ عوام کے دلول میں اس کی قوت و ہیبت کی دھاک بیٹھ جائے۔ دربار کی ان تقریبات کے اصول اور ضوابط مقرر تھے اور بادشاہ اور درباری اس پر پابندی سے عمل کرتے تھے۔ ان سے ایک فائدہ یہ بھی تھا کہ امراء بادشاہ کے ساتھ زیادہ سے زیادہ بلا تکلف ماحول میں شریک ہوتے تھے اور بادشاہ اس میل ملاپ کے ذریع ملک کے حالات اور انتظام سلطنت کے بارے میں زیادہ بادشاہ اس میل ملاپ کے ذریع ملک کے حالات اور انتظام سلطنت کے بارے میں زیادہ سے زیادہ معلومات عاصل کرنا تھا۔ اکبر نے خصوصیت سے ہندوستانی تبواروں کو دربار کی تقریبات کا ایک حصہ بنا کر اپنی صلح کل کی پالیسی اور متحدہ قومیت کے نظریہ کو پھیلایا کیونکہ ان متحدہ تبواروں کی وجہ سے مسلمان و ہندو امراء میں بڑاگئت و دوستی بڑھی اور اس کا اثر

عوام پر بھی ہوا جنہوں نے مغل حکمرانوں کو غیر کملی کے بجائے ہندوستانی سجھتا شروع کر ریا۔ اکبر نے ایرانی و ہندوستانی رسومات اور تقریبات کو اس لئے بھی اختیار کیا کہ خالص اسلامی تقریبات کی نوعیت معاشرتی و ساجی سے زیادہ نم بھی ہوا کرتی تھی اور ان تقریبات کے دربار اور بادشاہ کی زات کا جاہ و جلال اور شان و شوکت کا اظمار بھی نہیں ہوا کرتا تھا۔ اگرچہ نو روز کا تموار سلمان علاء میں باعث اختیاف رہا لیکن اس اختیاف کے باوجود یہ تموار اہتمام کے ساتھ منایا جاتا رہا۔ ہندوستانی تقریبات اور تمواروں کو بھی مشدو مسلمان علاء نے قبول نہیں کیا لیکن ان تمواروں نے وربار کی زندگی کو جو رونق بخشی اور امراء و رعیت کی ثقافی و معاشرتی زندگی پر جو اثرات ڈالے وہ مثبت خابت ہوئے اور ان کی جڑیں رعیت کی ثقافی و معاشرتی زندگی پر جو اثرات ڈالے وہ مثبت خابت ہوئے اور ان کی جڑیں مثل دربار کا حصہ رہیں۔

مغل دربار کا یہ دستور تھا کہ ان تمام تقریبات کے موقعوں پر درباری بادشاہ کے لئے نذر (٢) اور پش کش (٣) لاتے تھے۔ بادشاہ بھی ان مواقع پر درباریوں اور امراء کو بیتی تحفے ریتا۔ خطابات عنایت کر تا' جا گیریں عطا کر تا' اعلیٰ منصب پر ترقی ریتا اور ان کی تنخوامیں اور مثابرے برحا آ (م)- اس لحاظ سے یہ تقریبات بادشاہ کو یہ مواقع فراہم کرتیں کہ وہ این امراء کی خدمات کا اعتراف کرے جو انہوں نے اس کی مخصیت اور سلطنت کے لئے کی تھیں اور ان خدمات کے صلے میں انہیں انعامات سے نوازے۔ یہ تقریبات محل میں بھی خو شکوار تبدیلی لاتی تھیں۔ محل کی خواتین ان میں بھرپور حصد لیتیں اور ماہر رقصاؤں اور گانے والیوں کے رقص و گیتوں سے لطف اندوز ہوتیں۔ بادشاہ ان مواقع پر خواتین میں بھی تحفے و نکتی تقسیم کر ما(۵) اس لئے ان تقریبات کی اہمیت صرف ثقافتی اور ساجی ہی نہیں ہوتی تھی بلکہ ان میں سامی مقاصد بھی بورے ہوتے تھے۔ بادشاہ اپنی فیاضی کے ذریعے امراء میں مقولیت حاصل کر ما تو امرا نذر اور پیش کش و میر بادشاہ کی خوشنودی حاصل کرنے ی کوشش کرتے۔ ہم مغل دربار میں دو تتم کے شوار اور تقریبات دیکھتے ہین نہیں اور ساجی و نقافتی۔ زہی تہواروں کا تعلق مسلمانوں سے تھا جیسے عیدالفطر عیدالاضی جش عید میلاد النی اور شب معراج وغیرہ کیے تہوار مسلمان امراء اور عوام کے زہمی جذبات کا اظمار كرتي تنت جب كه ثقافتي و ساجي تقريبات مثلًا نو روز جشن صحت و فتح و تولدان هندو اور مسلمانوں کو باہم ملاتے تھے بندووں کے ذہبی شوار ہولی، دیوالی اور دسرہ بھی دربار میں منائے جاتے تھے گران کی حیثیت ذہی سے زیادہ ثقافتی ہوا کرتی تھی۔

#### جشن نو روز (۵)

" یہ ای سوند هوں میں تیز وهاروں والی کمواریں لئے ہوئے ہوتے ہیں ... اگرچہ اس شکل میں یہ ڈر اور خوف پیدا کرتے ہیں لیکن اس کے باوجود جب کوئی ان ہودوں پر نظر ڈالٹا ہے جمال رنگ برنگ جمندے فضا میں امراتے ہوتے ہیں تو اس کے لئے یہ ایک ول خوش کن اور پر مسرت نظارہ ہو آ ہے"(2) "مون سیرا ٹ" نے نو روز کی تقریبات کے بارے میں لکھا ہے کہ-" ہر روز کھیل تماشے ہوا کرتے تھے 'بادشاہ ایک سونے کے تخت پر جلوہ افروز ہو آ تھا جس پر سیرهیاں چڑھ کر جایا جا آ تھا۔"(۸)

تقریبات کے دوران ایک دن عوام کے لئے مخصوص تھا اور انہیں دربار میں آنے کی اجازت ہوا کرتی تھے۔ اس موقع پر

کھ امراء دور دراز کے صوبوں سے آتے تھے اکد جشن میں شرکت کر سکیں' تقریب کے بہلے اور آخری دن پر تخف فیاض کے ساتھ تقیم کئے جاتے تھے(۹)

۱۵۸۲ء میں اکبر نے اس روایت کی ابتداء کی کہ تقریب کے ہر دن ایک امیر پر تکلف دعوت کا انتظام کرے اور بادشاہ کو اس دعوت میں بلا کر اس کی ضدمت میں قیمتی تحفظ پیش کرے(۱۰)

نو روز کی تقریب کا ایک دلچپ حصہ بینا بازار کا انعقاد تھا۔ یماں پر مختلف امراء کو مختلف اسال تقیم کر دیئے جاتے تھے۔ وہ رنگ برنگے شامیانے کھڑے کر کے ان بیس دلچپ اور خوبصورت اشیاء بادشاہ کے ملاحظہ کے لئے رکھتے۔ بادشاہ ان اسالوں کا معائنہ کرتا جو سب سے خوبصورت سجا ہوتا اس کی تعریف کرتا۔ اکبر کے عمد میں میر فتح اللہ شیرازی نے جے سائنس سے شوق تھا اپنے اسال پر سائنس کے مختلف آلات رکھے تھے(۱۱) شاہی خواتین اور امراء کی بیگات کے لئے بھی علیحدہ مینا بازار لگا کرتا تھا۔ اس بازار میں شامی خواتین اور امراء کی بیگات کے لئے بھی علیحدہ مینا بازار لگا کرتا تھا۔ اس بازار میں تمام دوکاندار اور خریدار اعلیٰ خاندان کی عور تیں ہوا کرتی تھیں اور کس مرد کو اس بازار میں آنے کی اجازت نہیں تھی' صرف بادشاہ اس سے مشٹیٰ تھا۔ ایک یورپی سیاح نے اس بازار کے بارے میں لکھا ہے کہ:

"بادشاہ اور اس کی بیگمات اگر دو کاندار عورت سے خوش ہو جاتے تو چیز کی قیت دو گنی ادا کرتے۔"(۱۲)

جما نگیر نے اپنی تخت نشنی کے بعد نو روز کی پہلی تقریب بری دھوم سے منائی۔ مختلف فرقوں کے تماشہ دکھانے والے اور گانے والے جمع تھے خوبصورت رقاصائیں اور تماشہ دکھانے والیاں کہ جن کے لمس سے فرشتہ بھی دل تھام لیں محفل کی رجمینی برھائے ہوئے تھیں(۱۳) شاجماں نے بھی نو روز کی پہلی تقریب پر بردا اہتمام کیا اور عظیم الشان شامیانہ دول بادل" خاص طور سے لاہور سے لایا گیا اور دیوان عام کے صحن میں نصب ہوا اور اس کے اندرونی حصہ کو یورپی ترکی اور چینی پردوں سے سجایا گیا۔ بادشاہ نے اس موقع پر قیمتی کے اندام میں دیے اور غربوں میں صدقہ و خیرات تقسیم کی گئی۔(۱۲)

عالمگیرنے ابی تخت نشنی کے پھھ عرصہ بعد نو روز کے تہوار کو ختم کر دیا اور اس کے بچائے عیدالفطر اور عیدالاضی اور رمضان کے ونوں میں افطار کی تقریب کو ترجیح دی می (۵) اس نے شزادوں کو بھی نو روز کی تقریب کرنے سے منع کر دیا۔ ایک مرتبہ اسے خبر لمی کہ اس کے بڑے لاکے نے نو روز کا تہوار منایا ہے تو اس نے اسے لعت ملامت سے بحرا خط

#### لكماكه:

"ہمیں معتبراور بارسوخ ذرائع سے اطلاع کی ہے کہ اس نے اس سال نو روز کا جشن منایا ہے جو کہ دحثی ایرانیوں کا تہوار ہے اس کو خدا کے نام پر اپنے اصوبوں' روایات' اور دستور کا پابند ہونا چاہئے اور کوئی نئی روایت نہیں افتیار کرنی چاہئے۔"(۱۲۱)

#### جشن وزن

جشن وزن یا تولدان کی تقریب مغل بادشاہ سال میں دو مرتبہ اپنی سمشی و قمری سالگرہ کے مو تعوں پر کیا کرتے تھے اس موقع پر بادشاہ قیتی اور بیش بما اشیاء اور اناج میں علا کرتا تھا جو پورے سال غریبوں اور محتاجوں میں تقسیم ہوتا رہتا تھا۔(۱۷)

جما گیر کے زمانہ میں یہ بیبہ عوای اور رفائی کاموں میں مثلاً سڑکوں یا پلوں کی تعمیر وغیرہ پر خرچ ہوا کرتا تھا(۱۸)۔ جشن وزن کی تیاری دو ممینہ پہلے سے شروع کر دی جاتی تھی۔ اس موقع پر شاہی کل کو جایا جاتا تھا اور اس میں خوبصورت و رتھین شامیانے نصب کئے جاتے تھے۔ عوام بھی اس تقریب کو دعوتوں' موسیقی' رقص اور آتش بازی کے ساتھ منایا کرتے تھے اور دربار میں بمترین رقصاؤں' گلوکاروں کو اپنے کمالات دکھانے کے بلایا جاتا تھا۔(۱۹)

سمنی سالگرہ کے موقع پر بادشاہ بارہ قتم کی اشیاء میں علا کر آتھا مثلاً سونا' پارہ' رکیٹی کیڑا' خوشبو کیں' آبا' روح توتیہ' مصالحہ' کمی' چاول و دودھ' سات قتم کے اناج اور نمک۔
ان کے علاوہ بادشاہ کی عمر کے حساب سے اتنی تعداد بھیٹریں بکریاں پرندے غریبوں میں تقسیم
کئے جاتے تھے۔ پرندوں کو قید سے آزاد کیا جاتا تھا۔ قمری سال کے موقع پر وہ آٹھ قتم کی اشیاء میں علا کرتا تھا مثلاً چاندی' کیڑا' سیسہ' ٹن' پھل' مٹھائی' ترکاریاں اور مرسوں کا تیل(۲۰)

بہ ر رازو میں باوشاہ تلا کر یا تھا وہ سونے کی بنی ہوتی تھی۔ ترازو میں بیٹھنے کے وقت کا تعین دربار کے نبوی کیا کرتا تھا وہ سونے کی بنی ہوتی تھی۔ ترازوں میں بیٹھنا تھا تو اس کے دونوں سرول کو کوئی دو بزرگ اشخاص کچڑ کر کھڑے ہوتے تھے اور بادشاہ کے حق میں دعا پڑھتے تھے(۲)۔ اس کے بعد وزن کھا جاتا تھا اگر وزن پچھلے سال سے زیادہ ہوتا تو حاضرین دربار اس بوقع پر دربار کے تھیم بھی اس کی صحت کے اس بر خوشی کا اظہار کرتے تھے(۲۲)۔ اس موقع پر دربار کے تھیم بھی اس کی صحت کے

بارے میں اپنی رائے تحریر کرتے تھے(۲۳)۔ جما تگیر کے زمانے میں اس کے وزن کی اشیاء حرم سے شاہی خواتین بھیجا کرتی تھیں۔ اس کے وزن کی تقریب اکثر اس کی ماں کے محل میں ہوا کرتی تھی۔ وہ کپڑا جس میں ہر سال سالگرہ کی مشان لگائی جاتی تھی وہ بھی حرم میں محفوظ رہتا تھا(۲۳)

تقریب کے بعد بادشاہ تخت پر بیشتا تھا اور سونے و چاندی کے پھل درباریوں میں تقسیم کئے جاتے سے (۲۵)۔ اس موقع پر ضرب کرائے گئے چاندی کے سکے بھی عوام میں بطور خیرات پھنکے جاتے سے (۲۲)۔ آدھی رات کو شراب کی محفل منعقد ہوتی تھی جس میں صرف خاص خاص امراء بلائے جاتے ہے۔ ٹامس روئے ایمی ہی ایک محفل میں شرکت کی تھی لیکن شراب اس قدر سخت تھی کہ وہ اسے بی نہیں سکا (۲۷)۔

اس موقع پر شاہی ہاتھی اپنے زیورات سے مزین بطور طاحظہ سامنے سے گذرتے تھے۔

ٹامس رو اس موقع پر لکھتا ہے کہ ''دو تمام بادشاہ کے سامنے جھکتے تھے اور بڑے خوبصورت
انداز میں آواب بجا لاتے تھے۔ یہ ایک ایبا منظر تھا جو میں نے اس سے پہلے کسی ووسرے
جانور میں نمیں دیکھا تھا''(۲۸)۔ جشن کی خوشی میں بادشاہ ایک پر تکلف ضیافت کا انتظام کرتا
تھا جس میں سلطنت کے بڑے منصب وار شریک ہوتے تھے(۲۹)۔ یہ تقریبات پانچ ون تک جاری رہتی تھیں(۳۰)۔ شنزادے سال میں ایک مرتبہ اپنی سٹمی سالگرہ کے موقع پر تلا
کرتے تھے۔ ان کے وزن کی پہلی تقریب بارہ سال کی عمر میں ہوا کرتی تھی۔ پہلی تقریب
میں وہ صرف ایک چیز کے مقابل طا کرتے تھے اس کے بعد جر سال ایک شے کا اضافہ ہوتا
رہتا تھا یہاں تک کہ تعداد ۱۲ تک پنچ جاتی تھی' لیکن ۱۲ اشیاء سے زیادہ میں تلنے کی اجازت نمیں تھی سے نیادہ میں اجازت نمیں تھی۔ اس کے بعد میں اشیاء سے زیادہ میں تلنے کی

ان تقریبات کے علاوہ جش صحت' جش گلابی' جش تاجیوثی اور جش ماہتابی بھی اہتابی بھی اہتابی محل اہتابی عمل اہتام سے منائے جاتے تھے۔ مسلمانوں کے زبی تبواروں' عیدین' شب معراج اور عید میلادالنبی کے ساتھ ساتھ ہندوؤں کے تبوار' ہولی' دیوالی' دسرہ اور بسنت بھی دربار میں جوش و خروش سے منائے جاتے تھے۔

ان تہواروں اور تقریبات کا بھیجہ یہ نکلا کہ مسلمانوں اور ہندوؤں میں چاہے ان کا تعلق امراء کے طبقہ سے ہو یا عوام سے ذہبی تشدد کی جگہ بے تقصبی اور آزاد خیالی نے لے لی۔ ایک ودسرے کی تقریبات کے احرام سے یگا گھت کا ماحول پیدا ہوا۔ اس وجہ سے علماء نے ان تقریبات اور تمواروں کی شدید مخالفت کی اور اشتراک کے اس عمل پر اپنی

تثویش کا بار بار اظهار کیا اور عالمگیرنے ان تہواروں اور تقریبات کو منسوخ کر دیا مگر اس رکاوٹ کے باوجود اشتراک کا سے عمل رکا نہیں اور آخری عمد مغلیہ میں سے تقریبات ہندوستانی ثقافت اور مغل ثقافت کا حصہ ہو گئیں۔

#### شابی تفریحات

مغل بادشاہ اکثر سرو تفریح کی غرض ہے محل ہے باہر جایا کرتے تھے۔ ان بیرونی تفریحات کی سیاسی و ساجی اور معاشرتی اہمیت تھی کیونکہ اس صورت میں اے اس بات کا موقع کما تھا کہ وہ ملک کے حالات سے خود بلاواسطہ واقف ہو۔ ان بیرونی تفریحات ہی کے دریعہ بادشاہ اچانک ان علاقوں کا دورہ کرتا جمال اے شبہ ہوتا کہ گورنر یا عامل بعناوت کی تیاری کر رہا ہے۔ امیا بھی اکثر ہوتا کہ سیرو تفریح کے موقع پر کوئی مظلوم بادشاہ سے فریاد تیاری کر رہا ہے۔ امیا بھی اکثر ہوتا کہ سیرو تفریح میں سب سے زیادہ اہمیت شکار کی ہوا کرتا تھا کہ کرتا ہوں کا بہت شوقین تھا اور وہ اس قدر شکار کی غرض سے باہر جاتا تھا کہ اس سے یہ خیال پیدا ہوا۔ کہ شائد وہ انظام سلطنت سے زیادہ سیرو شکار میں دلچیں رکھتا ہے لیکن ابوالفضل کے مطابق اس کا اصل مقصد ''اعلیٰ مقاصد کی شخیل تھا''(۲۳)۔ اکبر نے شکار کی مہمات کے ذریعے بہت ہے اہم' مشکل اور چیجیدہ مسائل کو حل کیا۔ جب اس نے خود کو ہیرم خال کے اثر سے آزاد کرواٹا چاہا تو اس وقت بھی وہ آگرہ سے باہر شکار کی مہمات کے ذریعے بہت ہے اہم' مشکل اور چیجیدہ مسائل کو حل کیا۔ جب اس معمر پر بمانہ سے نگا اور سیدھا مالوہ جا پہنچا(۳۳)۔

بادشاہ کے شکار کے لئے بورے ملک میں جگد جگد شکار گاہیں بنی ہوئی تھیں جہال مرف بادشاہ شکار کر سکتا تھا اور شنرادوں تک کو اس کی اجازت نہیں تھی کہ وہ شاہی شکار گاہ میں واخل ہوں۔(۳۳)

شاہی شکار گاہ کا انظام کرنے والے میرشکار' قوش بیکی(۳۵) اور قراول(۳۱) ہوا کرتے تھے۔ شاہی شکار سے پہلے قراولوں کا فرض تھا کہ وہ تمام انظامات کمل کریں۔ جب بادشاہ آپ امراء اور قور کے ساتھ شکار گاہ میں پنچا تو اول وہ شکار گاہ سے ۵ میل کے فاصلے پر قیام کرتا۔ اس کے بیچھچ "میر توزک" کھڑا ہوتا اور ڈیڑھ کوس کے فاصلے پر شدہ تیام کرتا۔ اس کے بیچھچ "میر توزک" کھڑا ہوتا اور ڈیڑھ کوس کے فاصلے پر اخد سندیدہ امراء کو اس بات کی اجازت تھی کہ وہ بادشاہ کے ساتھ ایک خاص مقررہ فاصلہ رکھ کر شکار گاہ میں جائیں۔ آخر

میں شکار کی غرض سے یا تو وہ اکیلا جاتا یا اس کے ساتھ ایک یا وو امیر ہوا کرتے شے(۳۷)۔ بھی بھی شاہی بگات بھی اس کے ساتھ شکار کے پلئے جاتی تھیں(۳۸) اس بات کے بخت احکامات تھے کہ کوئی شخص شکار کے وقت باوشاہ یا شاہی شکاری جماعت کے قریب نہ جائے۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ لوگوں کا مجمع جمع نہ ہو اور بادشاہ کی ذات خطرے میں نہیں بڑے(۲۹)۔

شکار کے دوران بادشاہ ہاتھی پر بیٹا رہتا تھا لیکن واپسی پر وہ پاکی میں آتا تھا۔(۴س)
ایک شکاری جماعت میں ایک ہزاری سے لیکر دو ہزار تک سپاہی ہوا کرتے تھے(۲س)۔ یہ شکار بھی تو ایک ہفتہ چلنا اور بھی ایک ممینہ' اس کا دار و مدار بادشاہ کی مرضی پر ہوا کرتا تھا۔ واقعہ نولیں کا یہ فرض تھا کہ وہ اس سارے شکار کی تفصیل لکھے جو بادشاہ نے مارے تھا۔ واقعہ نولیں کا میہ فرض تھا کہ وہ اس سارے شکار کی تفصیل لکھے جو بادشاہ نے مارا گیا' تھا۔ شکار کی مکمل تفصیل لکھی جاتی تھی مشلا' شکار کی قتم' اسے کس بندوق سے مارا گیا' اس کا وزن' لمبائی اور رنگ وغیرہ۔ چو تکہ ہندوستان میں گری کا موسم بہت شدید ہوتا ہے اس کے شکار کا بمترین موسم نومبرسے مارچ تک ہوا کرتا تھا۔(۲س)

برے بیانے پر جس شکار کا انظام کیا جاتا تھا وہ "قمرگاہ یا قمرفہ" کملا تا تھا۔ اس قتم کا شکار شاہی استحقاق تھا اور شزادوں اور امراء کو اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ قمرگاہ کی طرز کا شکار کھیلنے کی خواہش کرتا تو میر شکار اس کے فوری انظامات کرتا اور تقریباً ایک ہزار افراد جمع کر کے اس کام پر نگاتا کہ وہ شورو نا می کی کر اور نقارے بجا کر جانوروں کو خوف ذوہ کر کے اطراف و جوانب ہے ایک مرکز پر بمع کر اور نقارے بجا کر جانوروں کو خوف ذوہ کر کے اطراف و جوانب ہے ایک مرکز پر بمع کر رہے ہے مقام قاتوں کے ذریعے سے گھرے میں لے لیا جاتا تھا اور اس کے اردگرد مسلح افراد بہرہ ویا کرتے تھے۔ جب تمام جانور اس جگہ جمع کر دیئے جاتے تو بادشاہ قمرگاہ میں اپنے چند پندیدہ امراء کے ساتھ داخل ہوتا تھا اور پھر شکار کی ابتداء ہوتی تھی۔ جب تک ابد بادشاہ خود شکار میں مصروف ہوتا تو اس وقت اور کوئی شکار نمیں کر سکتا تھا بعد میں امراء کو اجازت ہوتی اور آخر میں سب کو عام اجازت ہوتی کہ وہ قمرگاہ میں آکر شکار کریں۔ (۲۳) ایک مرتبہ اکبر نے جبکہ وہ لاہور میں تھا (۱۵۵ء) تو اس نے قمرگاہ شکار کا تھم دیا۔

ایک مرتبہ اکبر نے جبکہ وہ لاہور میں تھا (۱۵۱۵ء) تو اس نے قرگاہ شکار کا تھم دیا۔
اس موقع پر ۵۰ ہزار افراد اس بات کے لئے ملازم رکھے گئے کہ وہ جانوروں کو ہنکا کر ایک
جگہ لائیں۔ جانوروں کو جمع کرنے کے لئے ایک وسیع میدان چنا گیا اور ایک ممینہ تک
جانوروں اور برندوں کو اس جگہ پر ہنکا کر لایا جاتا رہا۔ یہ مغل تاریخ کا سب سے برا شکار
تنا۔ جو اس موقع پر کھیلا گیا بدایونی کے اندازے کے مطابق دس ہزار جانور میدان میں جمع

سے سے سے اور آخر میں عام (۳۳) سب سے پہلے باوشاہ نے شکار کھیلا اس کے بعد امراء نے اور آخر میں عام احازت دے دی می

شیر کا شکار بادشاہ کا انتخال تھا اور صرف اس کی اجازت کے بعد کیا جا سکنا تھا(۱۳۳)۔
جب بھی بادشاہ شیریا چیتے کا شکار کرنا چاہتا تو میرشکار ان جانوروں کی جگہ دریافت کرتا کہ
ان کو کماں پایا جا سکتا ہے؟ اس کے بعد ہا تکنے والے شور و غل اور نقارے بجا کر ان کو گھیر
کر اس جگہ لاتے بماں بادشاہ شکار کے لئے بیٹھا ہو تا تھا۔ بادشاہ جب شیر کے شکار کے لئے
آتا تو اس وقت وہ ہاتھی پر کھلے ہودے پر بیٹھا ہو تا تھا۔ یہ ہاتھی خاص طور سے شیر کے
شکار کے لئے تیار کئے جاتے تھے اور ہر قتم کے حملوں سے محفوظ رکھنے کے لئے مخلف
سازد سامان سے لیس ہوتے تھے مثلا ان کے سروں کو موثی کھال سے ڈھک دیا جاتا تھا جس
بر تیز نوکیلی کیلیں ہوتی تھیں تاکہ اگر شیر ان پر حملہ کرے تو یہ اس سے محفوظ
رہیں۔(۲۵))

شیریا چیتے کا شکار ایک اہم واقعہ سمجھا جا آتھا۔ مردہ شیر کو بادشاہ کے ملاحظہ کے لئے سامنے لایا جا آتھا اور عدیداران کا بغور معائنہ کرتے تھے اس کے بعد اس کی بیائش کی جاتی تھی اور شیر کی تمام تعصیلات کو لکھا جا آتھا مثلا اس کا سائز' رنگ' بال' وانت اور پنج کی قتم وغیرہ۔ اس کو کس وقت کس بادشاہ نے کس بندوق سے شکار کیا۔ جب بادشاہ شیر کا شکار کرنے میں کامیاب ہو جا آتو اسے نیک شکون تصور کیا جا آ۔ (۳۲)

## ہاتھیوں کی لڑائی

ہتھیوں کی لڑائی کا تماشہ دیکھنا ایک قدیم ہندوستانی روایت تھی۔ اس قتم کی لڑائیاں خوشی و مرت کے ساتھ ڈر' خوف اور خطرہ کا احساس دلاتی تھیں۔ ہتھیوں کی لڑائی کا انظام کرنا صرف بادشاہ کا حق تھا اور کسی شنرادے یا امیر کو اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ ہتھیوں کی لڑائی کو اس لئے محدود کر ماقیوں کی لڑائی کو اس لئے محدود کر دیا تھا کہ ان میں انسانی جانوں کے ضائع ہونے کا خطرہ رہتا تھا کیونکہ اکثر مماوت لڑائی کے دوران مارا جاتا تھا اور جب شکست کھایا ہوا ہاتھی بھاگتا تو ڈر اور خوف کی وجہ سے بھکد ٹر ہوتی تھی جس میں لوگ کچل کر مرجاتے تھے۔ ہاتھیوں کی لڑائی اکثر دارالحکومت میں جوتی تھی۔ ان لڑائیوں کے لئے کوئی دن جمروکہ کے سامنے وسیع اور کھلے میدان میں ہوا کرتی تھی۔ ان لڑائیوں کے لئے کوئی دن مقرر نہیں ہوتے تھے بلکہ جب بادشاہ چاہتا تھا اس وقت اس کا انتظام کیا جاتا تھا۔ لڑائی یا تو

صبح کے وقت ہوتی تھی یا دوبہر کو۔(۴۷)

جب لڑائی میں شدت آجاتی تھی تو آتش بازی کے ذریعہ سے ہاتھیوں کو ایک دو مرے

ہدا کر ویا جاتا تھا۔ آتش بازی کی آگ اور زور دار آواز سے سے علیحدہ ہو جایا کرتے

ہے۔ اس قتم کا آلہ جس کا کام ہاتھیوں کو لڑائی سے جدا کرنا تھا، چرخی کملا تا تھا۔ (۴۸) جب

دو ہاتھیوں میں لڑائی ہوتی تو ایک تیرا ہاتھی جو جانچہ کملا تا تھا کرور ہاتھی کی مدد کے لئے

موجود رہتا تھا۔ (۴۹) لڑنے والے ہاتھیوں کے دانتوں کو پیتل سے ڈھک دیا جاتا تھا تاکہ وہ

ایک دو سرے کے دانت نہ تو ٹر کمیں (۵۰) شاہی ہاتھی خانے کے ملازموں کو سختی کے ساتھ

ہدایت تھی کہ وہ ہاتھی کو مست کرنے کے لئے کمی قتم کی نشہ آور چیز نہ دیں (۵۱)۔ لڑائی

عام طور سے صرف برابر کی طاقت رکھنے والے ہاتھیوں کے درمیان ہوتی تھی اس ایک درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی درمیان ہوتی درمیان ہوتی درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی درمیان ہوتی درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی درمیان ہوتی درمیان ہوتی درمیان ہوتی درمیان ہوتی درمیان ہوتی تھی درمیان ہوتی درمیان ہ

ممادت کے لئے ہاتھیوں کی اوائی موت کے پیغام کے برابر ہوتی تھی۔ اس لئے ہر اوائی سے پہلے ممادت اپنے یوی بحول سے آخری بار مل کر آتے تھے(۵۳)۔

لیکن آگر اوائی میں وہ زندہ سلامت رہے تو انہیں بادشاہ کی جانب سے ہر اوائی کے بعد انعام ملا کریا تھا۔

### چو گان

ا کبر چوگان کھیلنے کا بہت شوقین تھا۔ ابوالفضل اس کھیل کی خوبیاں بیان کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ :۔

"اس کھیل میں انسان کی قدر و قیمت کا اندازہ ہوتا ہے اور باہمی محبت کا رشتہ مضوط ہوتا ہے۔ مضوط اور طاقت ور انسان اس کھیل سے مشاق شا سوار بنتے ہیں اور گھوڑوں میں اطاعت پذیری و چتی و چالاکی پیدا ہوتی ہے۔ یکی وجہ ہے کہ جمال پناہ اس مشغلہ کو بحد پند فراتے تنے۔ قبلہ عالم اس کھیل میں مشغول ہو کر بظاہر تو عظمت و جاہ میں اضافہ فراتے ہیں لیکن حقیقت میں بن نوع انسان کے مخفی خصائل و عادات سے واقنیت و آگای حاصل فراتے ہیں۔ "(۵۳)

اکبرنے اس کھیل کے قاعدے و قوانین مقرر کئے تھے مثلاً کھیل سے پہلے کھلاڑیوں کو منتب کیا جاتا تھا۔ عام طور سے ان کی تعداد دس ہوا کرتی تھی۔ دستوریہ تھا کہ ہر ہیں منٹ بعد دو کھلاڑی علیحدہ ہو جاتے تھے اور ان کی جگہ ددسرے دو کھلاڑی لے لیتے تھے۔ کھیل میں مزید دلچپی پیدا کرنے کے لیے اس پر شرط بھی لگائی جاتی تھی(۵۵)۔ اکبر کو اس کھیل سے اس قدر دل جسی تھی کہ اس نے ایک چکدار گیند ایجاد کی تھی ٹاکہ رات کی تاریکی میں بھی اس سے کھیلا جا سکے (۵۲) چوگان کھیلنے کی اشیکوں پر سنری کڑے گئے ہوئے تھے(۵۷)۔

#### دو سری تفریحات

مغل بادشاہوں کا یہ وستور تھا کہ وہ دربار میں کام کے دوران میں تھوڑا سا وقفہ کر کے موسیقی و گانے سے لطف اندوز ہوا کرتے تھے۔ اس کے علاوہ تہواروں اور تقریبات کے موقع پر گانے اور موسیقی کا اہتمام کیا جاتا۔ دربار کے شعراء وقا" فوقا" اپنا آناہ کلام شاکر بادشاہ اور درباریوں کو خوش کیا کرتے تھے۔ اس کے ساتھ ساتھ اندرونی تفریح کے دوسرے بادشاہ اور درباریوں کو خوش کیا کرتے تھے۔ اس کے ساتھ ساتھ اندون اور نؤں سے کرتب دیکھنا کہت سے طریقے تھے مثلاً کشتی سے لطف اندوز ہونا شعبدہ بادوں اور نؤں سے کرتب دیکھنا کوتر بازی سے شوق کرنا آئن کھیلنا چوپڑا چنٹل منڈل اور بچیبی کے کھیلوں سے دل بسلانا وغیرہ وغیرہ۔

### شاہی جلوس

مخل دربار کی شان و شوکت' جاہ و جلال اور عظمت ان تہواروں اور تقریبوں سے فاہر ہوتی تھی تو ان کے جلوس رعب و دبد بد اور فوجی طاقت و قوت کا مظر ہوا کرتے تھے۔ نظریہ بادشاہت کی ایک اہم بنیاد یہ بھی تھی کہ وقا" فوقا" بادشاہ اپنی قوت کا مظاہرہ جلوس کی شکل میں کرتا رہے۔ ان جلوسوں سے اس کی فوجی طاقت' اس کی دولت اور اس کے دربار کی شان و شوکت کا اظہار ہوتا تھا۔ جلوس کی چیک دک دھوم دھام اور طمطراق کا رعیت کے دل و دماغ پر اثر ہوتا تھا اور اس کی ذابت و شخصیت کو پر ہیبت و پر عظمت بنانے میں شاہی جلوس کا بردا دخل تھا۔

جب مجمی بادشاہ اپنے کل سے باہر جاتا تھا تو اس کے ساتھ تمام شاہی علامات المیازات اور نشانیاں ہوا کرتی تھیں مثلاً جسنڈے و علم اسلحہ موسیقی سازو سامان سے مزین ہاتھی گوڑے اور اونٹ عالی مرتبت امراء اور خوبصورت لباس میں سابی ان جلوسوں سے بادشاہ اور اس کے جلوسوں سے بادشاہ اور اس کے خلوسوں سے بادشاہ اور اس کے خاندان کے لئے ممری مجت پیدا ہو جاتی تھی۔ بادشاہ کی شخصیت ان کی نگاہوں میں ایسی ابھر کر آتی جو ناتابل تنخیر اور عظمت والی ہوتی تھی۔ اس سے ان میں گخر کا جذبہ پیدا ہوتا تھا

كه ان كا بادشاه اس قدر دولت مند كافت ور اور دبدبه والا ب-

اس فتم کے جلوس عیدالفطر عیدالاضی بروز جعد جب کہ بادشاہ جامع معجد میں نماز کے لئے جاتا تھا اور ان موتعوں پر جب وہ کس سفریا مہم سے واپس دارا لحکومت آتا تھا ترتیب دیے جاتے تھے۔

جلوس سے پہلے بیاول یا گرز بردار اور دو سرے عمدیدار کمل انظامات کیا کرتے تھے۔ تمام شاہراہوں کو صاف کیا جاتا تھا، تمام دو کانیں کو دروازے اور رائے میں آنے والی تمام دیواروں کو سجایا جاتا تھا۔ جگہ جگہ چھوٹے چھوٹے شامیانے اور خیمے لگائے جاتے تھے جمال لوگوں کی شربت اور دو سری اشیاء سے خاطر تواضع کی جاتی تھی۔

بادشاہ ہاتھی میں ہودہ میں رکھے ہوئے تخت پر بیٹھتا تھا جس کے اوپر چڑیا آفاب کیر ہوا کرتا تھا اور اس کے پیچھے دو یا تین امراء چوری لئے مکس رانی کرتے ہوتے تھے۔ بادشاہ تخت پر سے بار بار رائے میں کھڑے لوگوں میں پہیے بھیرتا اور کھینکتا ہوا جاتا تھا۔

شاہی مواروں کے بعد شاہی قور ہو تا تھا جس میں بادشاہ کے ہتھیار ہوتے تھے مثلاً خنجر تیر کمان و ترکش' کلواریں' دھالیں' نیزے اور بندوقیں' ان کو امراء لئے ہوئے چلتے تھے۔ شاہی جلوس' امراء بیاول یا گرز بردار' دربار کے حمدے دار اور بادشاہ کے خصوصی المانشین جو "چیلا" کملاتے تھے اپنے کانوں میں بالیاں وال کر اپنی بادشاہ سے محبت اور وفاداری کا اظمار کرتے ہوئے شامل ہوا کرتے تھے۔(۵۸) اس کے بعد ہاتھی ہوتے تھے جو تمام زیورات سے مزین ہوتے تھے جن کی پشت پر خوبصورت کرھے ہوئے کیڑے ہوتے تھے۔ ان میں سے کچھ ہاتھیوں پر شاہی علامات یا شاہی جسنڈے و علم ہوتے تھے جن پر سورج ستارے شیر اور اور وا درے کی تھوری بنی ہوتی تھی۔(۵۹)

جلوس کے ساتھ شاہی سواریاں بھی ہوتی تھیں جن میں بادشاہ سفر کیا کرنا تھا جیسے تخت
رواں مختلف اقسام کے تخت 'پالکیاں اور بیلوں سے جتے ہوئے رتھے۔ ان کی مگرانی میر
توزک کیا کرنا تھا۔ اس کے بعد ملازمین آتے تھے جو کشتیوں میں قیمتی ہیرے و جوا ہرات
اپ سروں پر رکھے اور مرضع عصاء ہاتھ میں لئے ہوئے ہوتے تھے۔ اس کے بعد یاول
ہوتے تھے جو جلوس کی ترتیب و شظیم کو درست کرتے تھے۔ شاہی محل سے اس جگہ جمال
جلوس کو جانا ہو تا تھا رائے کے دونوں جانب سیاہی کھڑے ہوتے تھے۔ (۱۲)

یہ وستور تھا کہ جب بھی بادشاہ ہاتھی پر سوار ہو یا تھا تو امراء اس کے پیچے گھوڑوں پر سوار ہو کر چلتے تھے۔ جب وہ گھوڑے یا پاکلی میں ہو تا تھا تو امراء پیدل چلا کرتے تھے صرف

ان کے علاوہ جنمیں بادشاہ کی جانب سے سواری کی اجازت کمی ہو(۱۱)۔ ہر جلوس میں بادشاہ کے عافظ رسے میں پارشاہ کے محافظ رسے میں پانچ سو یا چھ سو مسلح سابی ہوا کرتے تھے اور تقریباً چار سو یا تین سو بندوق بردار ہوتے تھے۔(۱۳)

حد جہا گیر کے ایک مصور منوہ (۱۳) کی بنائی ہوئی ایک تصویر ہے جس میں اس نے جہا گیر کے جلوس کی ایک خوبصورت تصویر بنائی ہے۔ اس میں دکھایا گیا ہے کہ موسفار ہاتھوں پر بیٹے، بگل ' ربی ' نفیری اور ڈرم بجا رہے ہیں ان کے سامنے شابی جمنڈے ہیں بن پر سورج ا ژوہا کے نشانات ہیں اس کے بعد بندوق بردار ہیں جن کے ہاتھوں میں خلافوں میں لیٹی ہوئی بندوقیں ہیں اس کے بعد پھر کچھ ہاتھی ہیں جن پر عور تیں اور مرد بیٹھے ہوئے ہارشاہ کی تعریف میں گیت گا رہے ہیں۔ تمام شابی جلوس کی ترتیب و تنظیم کو میر توزک نگاہ میں رکھے ہوئے ہے۔ معزوں کی ایک جماعت بھی ہے جو اپنی حرکتوں سے لوگوں کو خوش میں رکھے ہوئے ہے۔ معزوں کی ایک جماعت بھی ہے جو اپنی حرکتوں سے لوگوں کو خوش کر ربی ہے۔ (۱۲)

یٹر منڈی نے شابھال کے ایک جلوس کو دیکھا جو (۱۹۳۱ء) اس کی برہانپور سے والیس یر نکالا گیا تھا۔ اس جلوس کے بارے میں اس نے نہ صرف اپنے آثرات چھوڑے ہیں ملکہ . اس کی یوں تفصیل بھی لکھی ہے:۔ "سب سے پہلے بیں کے قریب شاہی سواریاں تھیں جن میں تخت رواں۔ پاکلیاں اور وو سری سواریاں شامل تھیں۔ اس کے بعد ہزار سواروں کا ایک وست تھا جو ایک دوسرے سے بالکل ملے ہوئے چل رہے تھے۔ اس کے بعد میں یا انیں ہاتھی تھے جو انتہائی فیمتی مخمل اور دوسرے سازو سامان سے مزین تھے اور جن پر شاہی علامات رکھی ہوئیں تھیں۔ ایک ہاتھی پر بادشاہ کے استعمال کی عماری رکھی ہوئی تھی۔ اس ر قیمتی کپڑے کا سائبان تھا جو سونے کے ستونوں پر کھڑا تھا۔ اس کے بعد نقب تھے جن کے ہاتھوں میں سنری گرز تھے جن کی مدد سے میہ جلوس کو کنٹرول کر رہے تھے اور رائے سے لوگوں کو ہٹا رہے تھے۔ اس کے بعد بادشاہ آیا جو ایک گھرے سبز رنگ کے گھوڑے بر سوار تھا۔ اس کے ساتھ ممابت خان اور دار شکوہ تھے جو اس سے پچھ فاصلے پر گھوڑوں پر سوار تھ دوسرے تمام امراء دونوں جانب پیل چل رہے تھے۔ رائے میں تھوڑے تھوڑے فاصلے پر سابی ہاتھوں میں نیزے لئے کھڑے تھے۔ اس کے بعد ہاتھیوں کی ایک بڑی تعداد تھی جن کا تعلق امراء سے تھا۔ شاہی جلوس نے ایک پر شکوہ اور دل آویز منظر پیدا کر رکھا تھا۔"(١٥) شابي جلوس کي ترتيب و تنظيم بميشه اس طريقه سے ہوتي تھي آگرچه اس ميں تبھی تبھی تبدیلیاں ہوتی رہتی تھیں۔

جب بھی بادشاہ کی طویل سفر پر جا آ تو بھی شاہی جلوس تر تیب و تنظیم بر قرار رکھتا تھا۔ بادشاہ کے سامنے کچھے فاصلے پر ڈرم اور بگل بجانے والے ہاتھیوں پر سوار ہوتے تھے اور شاہی نوبت بجاتے رہتے تھے۔ اس کے بعد گھڑ سوار آتے تھے اور ان کے پیچھے ہاتھی ہوا کرتے تھے۔ شاہی خواتین ہودے(۱۲) میں سفر کرتی تھیں جو ہاتھی کی پشت پر رکھے ہوتے تھے جن پر تھے جب کہ ملازم عورتیں اونوں پر سفر کرتی تھیں۔ اس کے بعد ہاتھی ہوتے تھے جن پر شاہی علامات اور مختلف جسندے ہوا کرتے تھے۔ اس کے بعد سازو سامان سے مزین شاہی علامات اور مختلف جسندے ہوا کرتے تھے۔ اس کے بعد سازو سامان سے مزین گھوڑے ہوا کرتے تھے۔ بادشاہ اپنے خادموں کے درمیان گھرا رہتا تھا جو لوگوں کو سامنے کے بٹاتے رہتے تھے اور راستہ میں بانی چھڑکتے ہوئے چلتے تھے ناکہ ریت اور دھول نہ اڑے۔ (۱۷)

#### حواله جات

۱- اكبر نامه III ص س

الله ادنی رتبه کے مخص کا اعلی رتبہ کے لئے تحفہ۔

ا۔ قیمتی تحائف ' جو بادشاہ کو اظمار وفاداری کے طور پر دیئے جاتے تھے۔

س و زک ۱ س ۵۰

۵۔ بنی منٹی عمد میں سرکاری سال نو روز سے شروع ہو آ تھا۔ عمد سامان میں نو روز دعوتوں کے ساتھ منایا جا آ تھا۔ سلمانوں میں سب سے پہلے نو روز کی ابتداء عباسیوں کے دور حکومت میں ہوئی یماں سے دوسرے مسلمان حکرانوں کے دربار میں پہنچا حوالے کے لئے دیکھئے:

ابو ریحان البیرونی: آثار الباتیه (انگریزی ترجمه) فرینکفرث ۱۹۹۷ء ص - ۱۹۹ - ۲۰۴۳

بوریکان بیروی، مارسبید و دری راسه کو رفت کا اور است کا دورہ تمام کر کے برج حمل میں داخل ہو تا اور ابنی برکات ہے اہل عالم کو مستفید کرتا تو انیس روز کامل نیش و نشاط کی ہنگامہ آرائی ہوتی ہے۔ اس زمانہ میں دو روز مید کا شوار منایا جاتا ہے اور بے شار نفذ و طرح طرح کی اشیاء بطور صدقے و بدیدے کے تقسیم کی جاتی ہیں' میم فروردین اور انیس فروردین جو یوم شرف ہیں' مید کے لئے مخصوص ہیں۔

نور روز کے جنن کے لئے مزید تفصیل کے لئے رکھئے:

ا كبر نامه III ص - ۳۷۸ - ۳۷۹

برانونی - II ص - ۱۷۲ - ۲۲۱ س

تزك \_ I ص \_ ١٨٠ \_ ٨٥ \_ ١٣٨ ما ١٥٠ \_ ١٩١ ـ ١٩١ ـ ٢٠٠

72 - 712 - 71 - 719 - 770

لا بورى [ ص ١١٤ - ٢٥١ - ٢٩٧ - ٣١٣ - ١٨٨ - ٣١٨

مستعدیس ۱۶۲

موغيرات ١٤٦

رو شامها

پیرمنڈی ۲۳۸

۷- مان رق - ۱۹۴

۸- مونعيم ات - ۱۷۵

۹- ملا عبدالباتی نهوندی: ص ۸۸۳

١٠- توزك - ١ - ص - ٩٩

۱۱- بدایونی - ۱۱ - ص - ۳۲۱

Thevenot : -اr ـ ٥٠

۱۳- توزك - I - ص - ۲۹

MI- 119(- I ) - 11- 11- 11- 01 - 1- 0 - 1- 0

۵۱- بخآور خال: مرآة عالم - برنش ميوزيم ADD مد عد ص مهم

كاظم - ص - ۲۹۹ - ۲۹۱

ا يليث ايند ذاؤس - VII - ص - ۱۲۴

۱۶- رقعات عالمگیری (انگریزی ترجمه جوسف ارفز) کلکته ۱۷۸۸ء من ۱۳

ا- برایونی - II - ص - ۸۳

۱۸- توزک - I ص - ۱۱

Tavernier - اس ـ ۲۵

Thevenot \_ ص \_ ۲۰۱

۲۰- سر کمن \_ I \_ ص ۱۹۸

اكبر نامه III ص - ۳۹۳ م

توزك: 1 ص \_ mrr \_ m

۲۱- ایشا - ص - ۷۸

Thevenot -۲۲ ص \_ ۲۲

Terry -۲۳ \_ ص \_ ۳۲۸

٢٣- وزك ١ ص ٢٨ مزيد تنسيل ك لئ ركيس امس رو: ص ١١١٠ - ١١١١

رو نے جما تگیر کی وزن کی تقریب جو ۱۶۱۷ء میں منعقد ہوئی تھی اس کی دلچیپ تفصیل لکھی ہے:

"تمام امراء حاضر تحے اور ایک قالین پر بیٹھے ہوئے تھے کہ (انظار کے بعد) بادشاہ بر آمد ہوا۔ وہ شاہی نباس میں لمبوس تھا یوں کمنا چاہئے کہ وہ ہیروں' موتیوں' یا قوتوں اور دو سرے قیتی پچروں سے لدا ہوا تھا۔ یہ نظارہ برا مخطیم اور پر جابل تھا ... اچانک وہ ترازو میں راخل ہوا ... اور اس کے خالف بلڑے میں روپوں کی تھیلیاں وزن کے لئے رکھی تکئیں' جو چھ مرتبہ تبدیل ہوئیں۔ لوگ کتے ہیں کہ وہ چاندی تھی ... اس کے بعد سونا ہیرے اور قیتی پچر ... اس کے بعد سونا ہیرے اور قیتی پچر ... اس کے بعد سونا ہیرے اور قیتی پھر ... اس کے بعد سونا ہیں اشیاء ... آخر میں کھانے کی سونے کے آروں سے بنا ہوا کپڑا' سلک' ململ' مصالح' اور دوسری اشیاء ... آخر میں کھانے کی چیزس بیسے کمین اور اناج ..."

۲۵- اینا - ص - ۲۵۷ - ۲۱۳

Manrique ש Ogilby r•r

Manrique -۲۹ ص ـ ۲۰۳

Thevenot -۲4 ص ۵۰ Roe ص ۱۳۳

Roe. -۲۸ ش ی Thevenot ۲۵۳ س په ۲۸

```
Tavernier ص - ۲۰۷
                                                      Manrique -۲۹ ص - ۲۰۱
                            ۳۰ - اینا ص - ۲۰۱ - Tavernier س - ۲۰۱
                                                        اس- آكن I - ص - ١٩٤
                                                            ٣٢- اينا ص - ٢٠١٣
                                      سرے مرح سری آف انڈیا IV ص - ۸۸ - ۸۹
                  م- انجیب اشرف ندوی: مقدمه رقعات عالمگیری اعظم گره (؟) ص - Pal
                       ۳۵- وه مخص جو شای کبوترون بازون اور عقابون کا انجارج موتا تھا
                                                    ٣٦- الزائي و جنگ ازنے والے-
                                                        ے سورے آئین ۔ آ ص ۲۰۴
                              سم اکبر نامه - III - ص - ۱۹۰۰ توزک - I - ۱۹۲ - ۱۳۰
                                              معتد _ ص _ ۵۸ _ ۵۹ _ ۲۲۵ _ ۲۷۹
                                                Monserrate - ۲۹ - ص - ۷۷
                                                    Fir + / Tavernier - /*
                                                        ۱۲۸ - Ogilby س - ۱۲۸
                                                 المسط اینڈ ڈاؤس ۷ ص - ۲۷۳
                     ۲۰ ـ توزک I _ ص ۸۳ _ ۱۳۴ _ ۱۳۹ _ ۱۳۹ _ ۱۳۹ _ ۱۳۹ ـ ۲۰۳ ۲۰۳ م
                                                  تواعد سلطنت شاجهانی ص - ۱۷۶۰
                                                            اكبر نامه ۱۱۱ ـ ۲۴۱
                                                            معتمد نه ص - ۳۰ -
                                   I - Manucci - في الآيا - Ogilby - الآي - I - Manucci
                              Rernier م - ۳۷۸ م W. Foster ۳۷۹ - ۳۷۸
                                                      سرم برابونی به II من به ۹۲
ا كبرك اس مشور شكاركي ايك فوبصورت تصوير ي، جس كا خاكه "مكين" في تياركيا تها اور
                                                    رنگ بھرنے والا "سرون" تھا-
                                               ٣٧ - قواعد سلطنت شاجباني ص ٢٧
                                      Roe و ۳۰۲ _ ۳۰۲ و Terry _ ۳۰۲ م
                                       Tavernier م Ogilby ۳۱۲ م Tavernier
                                            Rernier ص - ۲۷۹ - ۳۷۸ س
                                             I - Manucci - من الا - الم
                               Ogilby - ۲۷۹ کی - ۲۷۹ Ogilby کی - ۲۷۸
```

Maulwi Nur Bakhsh: A Historic Elephant Fight. In: JPHS 2. 1913-14, pp. 53-54.

Tavernier, p.308. Ovington, pp. 194-97.

Tavernier, p.311.

Percy, B.: Indian Painting under the Mughals. Oxford 1924, plate No. xxxi

۱۳۴- اییناً - ص - ۱۳۰

Peter Mundy, pp. 193-94. -12

٢٦- باتمي يا اون كي بثت ير ركمي بوئي نشست كو بوده كت تح-

Mouserrate: p.79. -14

ا ١٩٢٨ء من شاجمال كي ايك طوس كي بارك مي ريمي

Ogilby, pp. 160-61.

"بادشاہ خرم آگرہ سے لاہور تک معد اپنے پورے دربار کے کیا اس کا جلوس اس ترتیب
کے ساتھ تھا: سب سے پہلے، اس کا وزیر آصف فال تھا جو پانچ بزار سوارون کا کمانڈر تھا یہ ایک ہتھنی پر چاندی کے پروں سے مزین ہورے پر بیٹیا ہوا تھا اس کے بعد آغا فال خواجہ سرا تھا جو آگرہ کا گورز تھا یہ بھی ای طرح ہتھنی پر بیٹیا ہوا تھا اس کے ساتھ چار بزار گھڑ سوار اور بہت آگرہ کا گورز تھا یہ بھی اس کے بعد بادشاہ کے جلوس میں کثیر تعداد میں گھڑ سوار اور پیدل سپائی سے پدل سپائی تھے ... اس کے بعد بادشاہ سے خور کھا تھا، جس میں اس سے بادشاہ سونے کے بنہ ہوئے ہورے میں تھا جو ایک ہاتھی کی پہت پر رکھا تھا، جس میں اس کے ساتھ اس کا برا الزکا مراد بخش بیٹیا ہوا تھا ... جو بادشاہ کے تھی رانی کر رہا تھا ... اس کے بعد تھی ہاتھی تھے جو بادشاہ کے نقارے نقارے نقارے نوروں پر سوار تھے ... اس کے بعد تھی ہاتھی تھے جو بادشاہ کے نقارے نقارے نوروں کو سیتی لئے ہوئے تھے "

#### خطابات

زمانہ قدیم سے محمرانوں میں یہ رواج تھا کہ وہ تخت نشین ہونے کے بعد شاندار اور پر وقار خطابات افقیار کرتے سے باکہ ان کی شان و شوکت اور عظمت کا اظمار ہو۔ حمران کی شخصیت کو معاشرہ میں اہم بنانے کے لئے جمال اس کے گرو نقدس کا بالہ کھینچا گیا وہاں بادشاہ کے الوبی نقسور کو استحکام دینے میں شابی خطابات نے بھی اہم کردار اوا کیا۔ ان خطابات سے اس کے نقدس کا اظمار ہوتا تھا اور عوام کے زہنوں میں اس کا رعب اور عظمت جاگزیں ہوتی تھی۔ اس لئے نقمور بادشاہت میں خطابات کی اہمیت انتمائی اہم ربی عظمت جاگزیں ہوتی تھی۔ اس لئے نصور بادشاہت میں خطابات کی اجمیت اور اسے ہے۔ جس طرح دربار کی رسومات کے ذریعے بادشاہ کی ہمجمیت کو ابھارا جاتا تھا اور اسے معاشرے میں محترم و پردقار بنایا جاتا تھا' اس طرح خطابات کے ذریعے عوام کے زہنوں میں اس کی برتری کا احساس پیدا کیا جاتا تھا۔

### خطابات کا تاریخی پس منظر

خطابات سے بادشاہ کی ذہبی حیثیت ظاہر ہوتی تھی کہ وہ خدا کا نمائندہ ہے یا دیو تا کی شکل میں ظہور پذیر ہوا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ یہ خطابات اس کی سیاس امیت کو بھی ظاہر کرتے تھے۔ ان سے اس کی سلطنت کی وسعت اور سیاسی قوت و طاقت کا بھی اظہار ہوتا تھا۔ اس کے شاہی خطابات صرف محمرانوں تک محدود ہوتے تھے اور ماتحوں کو اس بات کی اجازت نہیں ہوتی تھی کہ وہ انہیں افتیار کریں۔

مسلمانوں نے جب شام و ایران فتح کئے تو ان فتوحات کے نتیج میں ان پر جمال ساسی اثرات ہوئے وہال تمذین متنی اور معاشی روایات نے بھی ان پر اثر ڈالا۔ خلفاء راشدین اور بو امیہ نے عمل روح اور سادگ کو برقرار رکھا لیکن عمد عباسہ میں ایرانی تمذیب و تمدن نے مسلمانوں کی زندگ کے ہر شعبے میں رواج پایا۔ خصوصیت سے ایرانی نصور باوشاہت نے مسلمانوں کی زندگ کے ہر شعبے میں رواج پایا۔ خصوصیت کے ایرانی نصور باوشاہت نے عبای درباری رسومات کی ابتداء ہوئی۔ اس

کے ساتھ ہی خطابات میں بھی تبدیلی آئی اور عباسی خلفاء نے ایسے خطابات افتیار کرتا شروع کر دیے جن میں ان کی ذہبی و ساسی عظمت فلام ہو-

مسلمان حکرانوں نے خطابات اختیار کرنے میں سب سے زیادہ توجہ ندہبی پہلو پر دی۔
اس لئے انہوں نے ایسے خطابات اختیار کئے جن سے ان کا دین و ندہب سے لگاؤ اور تعلق
ظاہر ہو اور بیہ بات نمایاں ہو کہ یہ لوگ دین کی جہایت کرنے والے اس کی خاطر لؤئے
والے اس کی اشاعت کرنے والے اور اس کی ترقی و ترویج میں حصہ لینے والے ہیں۔ اس
کا مقصد یہ تھا کہ ان کی مسلمان رعایا انہیں دین کا محافظ سمجھ کر ان کی اطاعت و فرمال
برداری کرے۔

نہ بی پہلو کے بعد ان کے خطابات سے ان کی سامی قوت و طاقت کا بھی اظمار ہو آ تھا اور ان خطابات کے ذریعہ سے فرمال روا عوام اور صوبائی گورنروں سے ابنی برتری و عظمت تسلیم کرا آ تھا۔ ان دو پہلوؤں کے ساتھ ساتھ انہوں نے ایسے خطابات بھی افسیار کئے جن سے ان کی شخصیت کی خوبی اور کارنامے ظاہر ہوں آکہ ان کے ذریعہ سے وہ رعیت میں اپٹے لئے احرام و تعظیم کے جذبات پیدا کر سکیں۔

ابتداء میں جو اسلامی حکومت قائم ہوئی وہ ایک ہی خاندان کے ماتحت تھی جیسے بنو امیہ اور بنو عباس۔ صوبوں کے گور زول کا تقرر ان کی جانب سے ہوتا تھا اور انہیں اس بات کی اجازت نہیں ہوتی تھی کہ خلفہ یا حکران کے خطابات خود اختیار کریں۔ جب تک عباس خلافت متحکم رہی ان کے خطابات بھی ان تک محدود رہے لیکن اس کے سیاسی زوال کے ساتھ صوبوں کے گور نر طاقت ور ہوئے اور انہوں نے ایسے خطابات اختیار کرنا شروع کئے جن سے ان کا تعلق خلیفہ سے تو ظاہر ہوتا تھا لیکن ساتھ ہی ان کی سیاسی خود محاری کا بھی اظمار ہوتا تھا۔ جب مشرق و مغرب میں خود محار اسلامی حکومتیں قائم ہو کمیں تو ان کے حکرانوں نے ایسے خطابات اختیار کئے جو انہیں دین کا محافظ عامی و ناصر بتاتے تھے(ا)

عبای خلفاء کی مسلمان حکران خلیفه (۲) امیرالمومنین (۳) اور امام (۳) کے خطابات اختیار کرتا تھا۔ عبای خلفاء نے ان تین خطابات کے علاوہ دو سرے خطابات بھی اختیار کرتا تھا۔ عبای خلفاء نے ان کی شخصیت کی انفرادیت ظاہر ہوتی تھی، جیسے سفاح، منصور، مدی، بادی اور رشید وغیرہ۔ معصم کے زمانے سے عبای خلفاء نے جو خطابات اختیار کئے وہ "باللہ" اور "علی اللہ" پر ختم ہوتے تھے۔ یہ خطابات اس امرکی نشاندی کرتے تھے کہ فلفاء مذاکی نمائندگ کرتا ہے اور اس کی طاقت و قوت کا مرکز خداکی ذات ہے۔

عبای ظافت و حکومت کی کمزوری کے زمانہ میں صوبائی گورنروں نے جو خطابات افتیار کئے ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ انہوں نے آہستہ آہستہ اپنی ندہبی و سیاسی آزادی کا اظہار ان خطابات کے ذریعے سے کرنا شروع کر دیا تھا۔ ان خود مختار گورنروں اور حکمراتوں نے سب سے پہلے جو خطاب افتیار کیا وہ "امیر"(۵) تھا۔ اس خطاب میں اس بات کی وضاحت ہے کہ امیر کی ہاتھ وقوت ظیفہ کے مقابلہ میں محدود ہے اور سیاسی آزادی کے باوجود اس کا تعلق دربار ظافت سے ہے۔

دو سرا خطاب جو مسلمان تحمرانوں نے اختیار کیا وہ ملک(۲) کا تھا۔ اسے ابتداء میں اس کئے اختیار نہیں کیا گیا تھا کہ یہ قرآن میں بادشاہ کے معنوں میں آیا ہے جو اسلامی تصور کے خلاف ہے لیکن اسے سامانی' آل بویہ اور ایولی حکمرانوں نے اختیار کیا (۲)

تیرا اہم خطاب "دولہ" (2) کا تھا۔ یہ خطاب ابتداء میں عباسی وزیر کو ملا کر ہا تھا لیکن بعد میں یہ خود مختار حکم انوں کو ملنے لگا(۸)۔ چوشے اہم خطابات وہ تھے جو "ملہ" و "امہ" پر ختم ہوتے تھے۔ دولہ کے خطاب میں ریاست کا سیکولر تصور ہے جب کہ امہ اور ملہ میں فہ ہی اس کے خود مختار حکم ان اپنی سیاسی و فہ ہی اہمیت کو ظاہر کرنے کے لئے "دولہ" اور امہ و ملہ کے دونوں خطاباب اختیار کرتے تھے (9)

مسلمان حکرانوں کے خطابات میں سب سے اہم وہ خطاب تھا جو "الدین" پر ختم ہو آ تھا۔
ابتداء میں دو سرے خطابوں کی طرح یہ خطاب بھی خلیفہ کی جانب سے ملا کر آ تھا اور اس سے عکران کی دین و نہ ہی حیثیت ظاہر ہوتی تھی کہ اب وہ دین کی حفاظت اور حمایت میں خلیفہ کا شریک ہے اور اپنی سلطنت میں دین کا حای و مدد گار ہے بعد میں ان خطابات کی اہمیت بردھ گئی کیونکہ خلیفہ اپنی سیاس کروری کے بعد اس قائل نہیں تھا کہ وہ دین کی حفاظت کر سکے اس لئے یہ کام اب خود مختار حکرانوں کا ہوا۔ اس لئے دین کے خطابات ان کی رعایا کو اس بات کا احساس دلاتے تھے کہ وہ دین کی شان و شوکت و عظمت کا باعث ہیں (۱۰)

### مغل باوشاہوں کے خطابات

امیر تیور (۱۳۷۰– ۱۳۷۵) جو تیوری خاندان کا بانی تھا' اس نے چنتائی خال' تخلق تیمور (۱۳۵۰–۱۳۵۵) کو شکست دے کر اس سے سلطنت چینی اور اس وجہ سے اس نے خود مخار کھرانوں کا خطاب اختیار کرنے کی بجائے صرف امیر (۱۱) کا خطاب اختیار کیا حالا نکہ اس وقت منگول حکمران "خان"(۱۲) کا خطاب اختیار کرتے تھے۔ مسلمان حکمرانوں میں خان کا خطاب منگولوں کے حلے اور ان کے سامی اقتدار کے بعد آیا۔ جب منگولوں کی سلطنت وسیع ہوئی تو

صوبوں کے حکران خود کو "ال خال" (نائب خال) کتے تھے اور بدے خان کے ماتحت مجھے جاتے تھے۔ ۱۲۹۵ء تک منگولوں میں یہ قاعدہ رہا' تبلائی خان کی وفات کے بعد سے یہ روایت ٹوئی پہلا ایرانی منگول بادشاہ جس نے "قان" کا خطاب اختیار کیا وہ غازان تھا۔

چوں کہ معکول کے حملوں اور سیاس اقدار نے عباس ظلافت کے تمام ڈھانچہ اور روایات کو گرا دیا اور اس کے ساتھ ہی قدیم ایرانی شاہی خاندان کا تصور بھی متاثر ہوا تھا اس لئے اب جو حمران ایران اور وسط ایٹیا سے آئے انہوں نے اپنا تعلق چنگیز خال کے خاندان کے اب جو حکران ایران اور وسط ایٹیا سے آئے انہوں نے اپنا تعلق چنگیز خال کے خاندان اور جاہ وجلال اور طاقت کا جو تصور پیدا کیا تھا اس کی مدد سے وہ ان پر حکومت کرنا چاہتے تھے۔ اس کی مثال امیر تیور سے ملتی ہے کہ اس نے چنگیز خان کے خاندان میں امیر کرفان کی الجز ترکان خاتوں سے شادی کر کے جگورگان" (والو) کا خطاب اختیار کیا، تیمور اپنی سیاس طاقت کے باوجود چنگیز خان کے خاندان کے بادشاہ کو اپنا مرراہ مانتا تھا اور خود کو صرف "امیر" کیلواتا تھا۔ اس کے بعد تیموری خاندان کا پیلا بادشاہ تھا جس نے کابل کی فتح کے محاء کے بعد خطاب "میرزا" (۱۳) رکھا۔ باہر اس خاندان کا پیلا بادشاہ تھا جس نے کابل کی فتح کے محاء کے بعد بادشاہ کا خطاب اختیار کر کے چنمائی اور دو سرے تیموری حکمرانوں پر اپنی سیاس برتری اور طاقت بادشاہ کا خطاب اختیار کر کے چنمائی اور دو سرے تیموری حکمرانوں پر اپنی سیاس برتری اور طاقت خاند تھا جو کہ اس وقت عنمائی حکمرانوں کا خطاب تھا اور میہ شاہ کہ میا خطاب سے بھی علیحدہ تھا جو کہ اس وقت عنمائی حکم خواد ن کا خطاب تھا اور میہ شاہ کے خطاب سے بھی علیحدہ تھا جو کہ اس کے دع خاندان صفوی کا حکمرانوں کا تھا اس لحاظ سے پادشاہ کے خطاب نے بادشاہ کے خطاب کے بادشاہ کے خطاب نے بادشاہ کے خطاب کے بادشاہ کے خطاب نے بادشاہ کے خطاب کے بادشاہ کے خطاب کے بادشاہ کے خطاب کی بادر کو ان کا بادر کو ان کا دور محمد خلال کیا تھوری کی متاذ کر دیا تھا۔

پر رس من من المرادی طور پر ایسے خطابات بھی اختیار کے جن سے ان کی کوئی مخص خوبی خاابوں میں اختیار کے جن سے ان کی کوئی مخص خوبی خالم ہویا جس کے ذریعے وہ اپنے کسی کارنامے کا اظہار کر سکیں۔ ایسے خطابوں میں سب سے اہم خطاب غازی کا تھا یہ غیر مسلموں سے ان کی جنگ اور فتح کے اظہار کی علامت میں

ہندوستان میں مغل حکرانوں میں باہر نے سب سے پہلے "دین" پر ختم ہونے والا خطاب اختیار کیا اور اس کے بعد اس کے جانشینوں نے اس روایت کو جاری رکھا۔ "دین" کے بید خطابات نہ صرف مغل حکرانوں کی سیاسی خود مخاری کا اعلان کرتے تھے بلکہ یہ اس بات کا بھی اظہار تھا کہ وہ اپنے علاقہ اور حدود میں اسلام کے محافظ اور مددگار ہیں اور اس صورت میں طلفہ کے ماتحت نہیں۔ مغل حکرانوں نے سیاسی وجوبات کی بتا پر بھی بھی عثانی خلافت کو تسلیم طلفہ کے ماتحت نہیں۔ مغل حکرانوں نے سیاسی وجوبات کی بتا پر بھی بھی عثانی خلافت کو تسلیم

نمیں کیا اور وہ خود کو ہندوستان میں خلیف تصور کرتے رہے اور ای جذبہ کا اظمار ان کے خطابات سے ہو یا تھا جو وہ تخت نشینی کے فور ابعد اختیار کرتے تھے:

ابتدائی چھ عظیم مغل بادشاہوں کے خطابات اس طرح سے تھے

ظهیرالدین (دین کو قوت بخشخه والا) محمه بابر پادشاه ' غازی(۵۱) مهایوں کا خطاب تھا:

ناصراً لدین (دین کی حمایت کرنے والا) محمہ ہمایوں پادشاہ غازی۔ اکبر نے جو خطاب اختیار کیا وہ یہ تھا' جلال الدین (دین کی عظمت) محمہ البرپادشاہ غازی۔ شنزادہ سلیم نے تخت نشینی کے بعد یہ خطاب اپنے لئے پند کیا' نورالدین (دین کی روشنی) محمہ جما تگیرپادشاہ غازی(۱۲) شاہجماں نے تخت نشینی کے بعد' دوسرے حکمرانوں کے مقابلہ میں اپنے لئے زیادہ شاندار اور پر عظمت خطابات اختیار کے :۔ ابوانظفر' صاحبقران فانی(۱۵) شماب الدین (دین کا سارا شماب ایک ستارے کا نام ہے) شاہجماں پادشاہ غازی(۱۵)۔ اور نگ نے جو خطاب اختیار کیا وہ یہ تھا۔ ستارے کا نام ہے) شاہجماں پادشاہ غازی(۱۵)۔ اور نگ زیب عالمگیریا وشاہ غازی۔(۱۹)

ان خطابات سے اندازہ ہو آ ہے کہ مغل بادشاہ خود کو ہندوستان میں نہ صرف خلیفہ کتے بھی قائل تھے بلکہ دوسرے مسلمان حکمرانوں کے مقابلے میں اپنی سیاسی برتری اور قوت کے بھی قائل تھے۔ اکبر کے بعد' بین حکمرانوں نے' جب مغل سلطنت کو سیاسی بنیادوں پر معظم پایا اور فتوحات کے ذریعہ مسلمل اپنی ہمسایہ ریاستوں کو فکست دیتے رہے تو انہوں نے ''دین'' کے خطابات کے ساتھ ایسے خطابات کا بھی اضافہ کیا جن سے ان کی عالمی قوت و طاقت کا اظہار ہو آگھ خطابات کے عزائم اور حوصلوں کا پتہ چلا تھا جیسے جہا تھیر' شاہماں اور عالمگیر۔ یہ خطابات کے ارادوں کے مظرتھے۔

یہ بھی دستور تھا کہ بادشاہ کو اس کے نام سے نہیں پکارا جاتا تھا۔ جب بھی اس کی موجودگی یا غیر موجودگی یا غیر حاضری میں اس کا ذکر کرتے تھے تو اس کو عزت و تحریم کے مختلف خطابوں سے پکارتے تھے جیسے :۔

عل الني عالم پناه جمال پناه صاحب عالم حضور معظم والی جاه عالی وغیره (۲۰)

### شنرادے و شنرادیوں کے خطابات

تمام مغل شنرادے سلطان(۲۱) کملاتے تھے۔ بھی مبھی اعلیٰ خطابات ان کی خدمات کے صلہ ٹیں یا ان کی خدمات کے صلہ ٹیں یا ان کی حثیت و رتبہ کی وح

شنزادہ خرم کو راجیو آنہ اور دکن کی فتوحات کے بعد شاہجماں کا خطاب ملا- شاہجمال نے اپنے آخری عمد میں جب کہ وہ داراشکوہ کو اپنا جانشیں بنانا چاہتا تھا تو اس نے دوسرے شنزادوں سے متاز کرنے کی خاطرائے شاہ بلند اقبال کا خطاب دیا-

شنرادیوں کو بھی بادشاہ کی جانب ہے خطابات دیئے جاتے تھے۔ شاہجمال نے جمال آراء کو "بیکم صاحب" کا خطاب دیا۔ عالمگیرنے اپنی تخت نشنی کے بعد اسے "بادشاہ بیکم" کا خطاب دیا' اور شاہ بیکم کا خطاب اس کی چھوٹی بمن روشن آراء کو دیا۔(۲۲)

#### بگیات کے خطابات

بادشاہ کی والدہ کی حیثیت شاہی حرم میں سب سے محترم اور قابل عزت ہوا کرتی تھی اس لئے جب بھی ان سے خطاب کیا جاتا تھا تو بڑے وقار اور اوب سے کیا جاتا تھا۔ اکبر کی والدہ حمیدہ بانو بیٹیم کو «مریم مکانی»(۲۳) کما جاتا تھا جما تگیر کی والدہ کو مریم زمانی(۲۳) اور شاہجمال کی والدہ کو بلقیس مکانی(۲۵)۔

شاہی بیکات کو بھی خطابات دیئے جاتے تھے :-

مرانساء کو جمائگیر کی شادی کے بعد ابتداء میں نور محل کا خطاب طا' بعد میں اسے ''نور جماں'' کا مشہور مقبول خطاب دیا گیا۔ شاہجماں کی محبوب بیوی' متاز محل کے خطاب سے یاد کی جاتی تھی۔

### امراء کے خطابات

مغل باوشاہوں کی جانب سے امراء کو جو خطابات دیے جاتے تھے ان میں اس بات کا خیال رکھا جاتا تھا کہ ان خطابات سے امراء کی بادشاہ کی ذات اور سلطنت سے وفاداری' محبت اور تعلق ظاہر ہو۔ ایسے خطابات جن کا تعلق بادشاہ کے خطابات سے ہوتا تھا امراء کو نمیں دیے جاتے تھے مثلا ابتدائی دور میں "دین" پر ختم ہونے والا خطاب صرف مخل بادشاہوں کے لئے تھا لیکن عالگیر کے زمانے میں یہ خطاب بھی امراء کو دیا جانے لگا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ وکن میں مرہوں کے خلاف جنگ میں جب میرشماب الدین نے نمایاں کامیابی حاصل کی تو اسے غازی الدین کا خطاب دیا گیا۔ لیکن یماں بھی اس بات کا خیال رکھا گیا کہ امراء کو ایسے خطابات نمیں دیے جائیں جن میں وہ دین کے محافظ یا حامی قرار دیئے جائیں یہ صرف بادشاہ کے اس سے خطابات نمیں دور میں امراء کو جو خطابات نمی دور میں امراء کو جو خطابات نمی حاتے تھے وہ خان کاکہ دولہ'

بمادر 'جنگ اور دین پر ختم ہوتے تھے۔(۲۹)

مغل امراء کو ان کی جنگی اور انظامی صلاحیتوں اور کارناموں کے صلہ میں خطابات دیئے جاتے ہے۔ دستوریہ تھا کہ تخت نشینی کے وقت مغل بادشاہ اپ امراء کو خطابات عطاکیا کر تا تھا خاص طور سے ان افراد کو جنہوں نے اس کی تخت نشینی میں مرد اور حمایت کی تھی لیکن اس کے علاوہ جن موتعوں پر یہ خطاب دیئے جاتے ہے ان میں نو روز 'بادشاہ کی سمنی و قری سالگرہ' عیدالفط' عیدالفط' عیدالفط' عیدالفط' عیدالفط' عیدالفط' عیدالفط' عیدالفط فی اور دو مرے تہوار اور تقریبات ہوا کرتی تھیں۔ مجھی مجھی بمادری اور شجاعت کے جو ہر دکھانے پر موقع پر بھی خطاب دیا جاتا تھا جیسا کہ ایک مرتبہ شکاری مم کے دوران شیر نے جما تگیر پر حملہ کر دیا اس پر انوب رائے نے بردھ کر اس کے منہ میں اپنا ہاتھ ڈال دوران شیر نے جما تگیر پر حملہ کر دیا اس پر انوب رائے نے بردھ کر اس کے منہ میں اپنا ہاتھ ڈال دیا اور بادشاہ کی جان بچائی بادشاہ نے اس کی جرات و بمادری سے خوش ہو کر فور آ اسے' اس کی مازمت میں تھا گوار سے شیر کا شکار کیا تو بادشاہ نے خوش ہو کر اسے «شیر افکن "کا خطاب کی طازمت میں تھا گوار سے شیر کا شکار کیا تو بادشاہ نے خوش ہو کر اسے «شیر افکن "کا خطاب کی طازمت میں تھا گوار سے شیر کا شکار کیا تو بادشاہ نے خوش ہو کر اسے «شیر افکن "کا خطاب کی طازمت میں تھا گوار سے شیر کا شکار کیا تو بادشاہ نے خوش ہو کر اسے «شیر افکن "کا خطاب دیا کہ کار کیا تو بادشاہ نے خوش ہو کر اسے «شیر افکن "کا خطاب کی اوران ہے۔

عمد عالمگیری میں میر تقی دارا محکوہ کے طاف اجمیر کے قریب ہونے والی جنگ میں بدی بمادری سے اثرا تو عالمگیر نے اس کی بمادری کو سراہتے ہوئے اس "فتح نما" کا خطاب دیا۔ یہ بھی مغلول میں دستور تفاکہ اگر باپ کے بعد اس کا بیٹا خود کو لائق اور قابل ثابت کر آتو باپ کا خطاب اسے مل جایا کر آتھا ایسے چند موروثی خطابات سے تھے :۔ الد وردی خان 'اعتقاد خان' امیر خان ور ندائی خان وغیرہ (۲۹)

پہلا خطاب جو کی امیر کو ملاکر ہا تھا وہ خان ہوا کر ہا تھا۔ ابتداء میں اس کے زاتی نام کے آگ استعال ہو ہا تھا جے آگر کی مخص کا نام حسن ہے تو خان کے خطاب کے بعد وہ حسن خان ہو جا آ تھا وہ سرے مرحلہ میں اسے پورا خطاب ملاکر ہا تھا۔ اس صورت میں حسن خان عالم خان سیاست خان یا مخلص خان" ہو جا آ تھا۔ اس کے بعد وہ اپنے ذاتی نام سے نہیں پکارا جا آ

تھا بلکہ نے خطاب سے یاد کیا جا آتھا۔ ایک ہی مخض کو کیے بعد دیگرے تین سے چار تک اس فتم کے خطابت ملے تھے مثلاً میر عبد الکریم ایک عالمگیر امیر کو ابتداء میں "خانہ زاد خال" کا خطاب ملا پھروہ میرخانہ زاد خان ہوا اور آ تر میں امیرخان(۳۱)۔ اس طرح قزلباش خال کو پہلے "کار طلب خان" کا خطاب ملا پھر شجاعت خان کا(۳۳)۔ اگر ایک امیرکو کیے بعد دیگرے وو تین یا چار خطابات ملے کون سا یا چار خطابات ملے کون سا ادنی یا اعلی ہو آتھ اس کا اندازہ خیں ہو آ۔ مخل وربار میں ایک امیرکا رتبہ اور ورجہ کا تعین اس کے خطاب سے نہیں بلکہ منصب سے ہو آتھا۔

مغل امراء حقیقت میں فرجی اور فوج کے کمانڈر ہوا کرتے تھے اور اپنا مقام میدان جنگ میں بمادری اور شجاعت کے جوہر دکھا کر بناتے تھے۔ ان کی ترقی اور ان کے خطابات میں ان کی جنگی کامیاییوں کو بردا وخل تھا اس لئے ان امراء کو اس شم کے خطابات دیے جاتے تھے جن سے ان کی جنگی ممارت' بمادری اور شجاعت ظاہر ہو مثلاً شہباز خان' ممابت خاں' تمور خال' ولاور خال' فلاور خال' محت خال' بیف خال' بمادر خال' شجاعت خان' اور غازی خالن۔ کچھ امراء کو اس شم کے خطابات ملتے تھے جن سے ان کی شخصیت کا کوئی وصف اور خوبی ظاہر ہوتی تھی' اس شم کے خطابات ملتے تھے جن سے ان کی شخصیت کا کوئی وصف اور خوبی ظاہر ہوتی تھی' جیسے مروت خال' دیات خال' مخلص خال' اعتاد خال اور دیندار خال۔ کبھی ان خطابات کے ذریعے سے امراء کے کام کی نوعیت ظاہر ہوتی تھی جیسے نقیب خال' آتش خال اور نوبت خال' آتش خال اور نوبت

خان کا خطاب اس وقت بوا اہم ہو جاتا تھا جب خال پہلے آتا تھا اور اس کے ساتھ کوئی صفت لگائی جاتی تھی۔ اس قتم کے خطاب مغلوں نے سلاطین وبلی سے وراخت میں پائے تھے۔ بابر نے بابر نامہ میں ان خطابات پر تبعرہ کرتے ہوئے لکھا ہے "ہندوستان میں سے اپنے پندیدہ امراء کو مستقل خطابات ویتے ہیں۔ ان میں ایک اعظم ہمایوں ہے 'ایک خان جمال ہے اور دوسرا خان خانال ہے "(۳۳) "اعظم ہمایوں" کا خطاب مغلوں نے کی امیر کو نمیں دیا لیکن اس کے علاوہ دو سرے دو خطابات امراء کو دیتے جاتے رہے اور اس روایت پر چلتے ہوئے انہوں نے خان سے لماکر دوسرے خطابات ایجاد کئے مثلاً خان اعظم' خان زماں 'خان عالم' خان دوراں اور خان معظم۔

ان میں سب سے زیادہ قابل احرّام اور اہم خطاب خان خاتاں کا تھا اور پورے مغل دور حکومت میں یہ خطاب سلطنت کے انتہائی اہم اور بڑے امیر کو ملا کر ہا تھا۔ پہلا امیر جسے سیہ خطاب ملا وہ بیرم خال (وفات ۱۵۹۱ء) تھا۔ دوسرے اہم امراء جنھیں یہ خطاب ملا ان میں منعم خال (وفات ۱۵۷۵ء) عبدالرحيم (وفات ۱۶۲۷ء) بيرم خال كالزكا آصف خال (وفات ۱۶۳۱ء) اور ميرجمله (وفات ١٦٦٣ء) شامل تھے۔

خان خاناں کے بعد دو سرا اہم خطاب خان جہاں کا تھا۔ یہ ہمیشہ اس امیر کو ملا کر تا تھا جس نے مغل بادشاہ اور مغل سلطنت کے لئے اہم کارنامے سرانجام دیتے ہوں۔ اس خطاب کی اہمیت کا اندازہ اس واقعہ سے ہوتا ہے ابوا للطفر (وفات ۱۹۳۵ء) جو شاہجمال کے دربار کا ایک متاز امیر تھا اور جس کا تعلق "سادات بارھ" سے تھا اسے اس کی فدجی خدمات کے صلہ میں خان جمال کا خطاب ملا تھا۔ ایک مرتبہ ایک دعوت کے بعد اس نے بادشاہ کو خوش کرنے کی غرض سے اس کے جوتے سامنے لا کر رکھے۔ بادشاہ بیہ دیکھ کر سخت غصہ ہوا اور اس نے کہا جو امیر خان جمان کا خطاب رکھتا ہے اسے تو شنزادول اور بڑے بڑے امراء کی پرواہ نہیں کرنی چاہئے کیونکہ اس کا رتبہ دربار کے تمام امراء سے بڑا ہوتا ہے اسے بیشہ باوقار اور تمکنت کے ساتھ رہنا چاہئے۔ اے چاہئے کہ آداب کے معالمہ میں "تو رہ چھیزی"(۳۵) پر عمل کرے(۳۷)۔ جما نگیر کے عمد میں یہ خطاب ' خان جمال لود ھی (وفات ۱۶۲۱ء) کو ملا ہوا تھا۔ ایک اور اہم خطاب ' تصف خان کا تھا۔ یہ خطاب مغل وزیر کو دیا جا یا تھا کیونکہ تصف '

حصرت سلیمان کے وزیر کا نام تھا جو اپنی دانش مندی اور عقل مندی کی وجہ سے مشہور تھا۔ اکبر نے یہ خطاب اپنے تین وزراء کو دیا تھا:

عبد البجيد (وفات ٣-١٥٨٣ء) خواجه سراغياث الدين على (وفات ١٥٨١ء) اور مرزا جعفر بيك (وفات ١٦١٦ء) جما نكيرنے يه خطاب اپنے وزير ابوالحن (وفات ١٦٣١ء) كو ديا (٣٧) ترخال كا خطاب ايك يرانا متكول خطاب تھا اور اس كى خصوصيت يد تھى كد اس خطاب كو پانے والا مجھ مراعات کا حقدار ہو تا تھا ان میں سے ایک بیہ تھی کہ اسے نو جرموں کے بعد سزا ملتی تقی(۳۸) سلطان خواجه اور نورالدین کو بیه خطاب ملا موا قفا۔ جب نور الدین کو بیه خطاب ملا تو وہ اس کی اہمیت کو نمیں سمجھ سکا اور اس نے اس پر چند طنزیہ اشعار کے۔(۳۹)

خال کا خطاب' امراء کو سخت محنت کرنے اور قابل قدر کارنامے سر انجام دینے کے بعد ملا كريًا تها اس لئے ان كى خواہش ہوتى تھى كه بيه خطاب صرف امراء تك محدود رہے إور مركى کو معمول بات یر عطانه کیا جائے۔ جمانگیرنے جب محمد شریف (وفات ۱۹۳۹ء) کو معتد خال کا خطاب دیا جو ایران کا گمنام مخف تھا تو مغل امراء اس پر سخت ناراض ہوئے اور کسی نے بیہ شعر اس موقع کے لئے کہا'

#### شریفه بانوئ مارنت و متعمد خال شد (۴۰)

اکبر نے اپ امراء کو ایسے خطابات دینے شروع کر دیتے جو "ملک" اور "دولہ" پر ختم ہوتے تھے۔ ان خطابات سے مغل ریاست کے نظریہ کا اظہار ہو تا تھا کہ بادشاہ کی حیثیت' اس نظام میں' مربراہ کی تھی' جب کہ امراء اس کے ستون تھے۔ ان خطابات کے ذریعہ' بادشاہ اپ امراء کو ریاست کا مال 'محافظ' مددگار' اور دست راست تشلیم کر تا تھا' "ملک" پر ختم ہونے والے خطابات اکثر وزیروں کو دیئے جاتے تھے یا اعلیٰ منسبداروں کو۔ ان میں سے کچھ مشہور خطابات یہ تھے جملہ الملک' بمدۃ الملک' وزیر الملک' امین الملک' مدار الملک اور امیر الملک۔ وولہ' پر ختم ہونے والے خطاب سب سے پہلے ہم عمد اکبری کے امیر فتح اللہ شیرازی وفات ۱۹۸۹ء) کے باں پاتے ہیں جو عضد الدولہ کے خطاب سے موسوم تھا۔ جما گمیرنے اپ عمد میں یہ خطاب مرزا غیاف بیک (وفات ۱۹۲۱ء) کو اعتاد الدولہ کی شکل میں دیا۔ شاہجمال نے عمد میں یہ خطاب مرزا غیاف بیک (وفات ۱۹۲۱ء) کو اعتاد الدولہ کی شکل میں دیا۔ شاہجمال نے بیمین الدولہ کا خطاب آصف خال کو ویا۔

جنگ پر ختم ہونے والے خطابات سب سے پہلے جما تگیر کے عمد سے شروع ہوئے لیکن ان کی مقبولیت عمد عالمگیری میں ہوئی کیو کہ اس کے جزل مسلسل مرہوں اور وکن کی سلطنوں سے جنگ میں معروف رہ اس لئے ان کی جنگی خدمات کے صلہ میں امراء کی آکٹریت کو جنگ پر ختم ہونے والے خطابات سے اس لئے ان کی جنگی خدمات کے علامات کا الممار ہوتا تھا۔ وہ خطابات جن سے کسی مختص کی جرات و بمادری و شجاعت جو اس نے میدان جنگ میں دکھائی متمی طاہر ہوتی تھی جیسے اسد جنگ اور صلابت جنگ وغیرہ دو سرے وہ خطابات جن سے ظاہر ہوتا تھا کہ اس مخص نے جنگ میں کامیابی و کامرانی اور فتح حاصل کی ہے جیسے فتح جنگ 'نصرت جنگ' ظامر جنگ اور فیروز جنگ وغیرہ '

مغل دربار کا ایک خطاب "بهادر" تھا جو ان امراء کو ملا کر تا تھا جو میدان جنگ ہیں دشمن سے بمادری سے لڑ کر فتح یاب ہوتے تھے۔ یہ بھی ایک قدیم منگول خطاب تھا۔ مغل دربار میں یہ دستور تھا کہ یہ خطاب اکیلا نہیں ویا جا تا تھا بلکہ خان کمک ولہ اور جنگ کے ساتھ ویا جا تا تھا اورنگ زیب کے عمد سے یہ خطاب عام ہوا۔

اس کے علاوہ دد سرے اہم خطابات جو خاص خاص امراء کو دیئے جاتے تھے یہ تھے امیرا الامرا' بیگلر بیگن' صاحب سیف و قلم' رکن السلطنت اور مهابت خال وغیرہ وغیرہ۔

ہندو امراء کو جو خطابات دیے جاتے تھے وہ مسلمان امراء سے مختلف ہوا کرتے تھے یہ خطابات تھے راجہ ' مماداجہ ' رائے رایاں ' راؤ اور رانا۔ رائے رایاں کا خطاب امیر

الا مراء اور خان خانال كى برابر ہواكر يا تھا۔ ان كى علاوہ جو خطابات ہندو امراء كو ديئے جاتے تھے وہ بہ تھے۔

راجہ بکرہا جیت ' راجہ کرن ' راجہ دھیراج ' رانا راج عکم اور سبھ عکم رام راج دکن میں سب سے برا خطاب سجما جا آ تھا شاہماں نے یہ خطاب "مربلند والے " کو دیا تھا(اس)

### خوش نویبوں کے خطابات

مغل دربار کے خوش نویوں کو جو خطابات ملتے تھے ان میں ان کی فنی ممارت اور خط کی عمری و خوبصورتی کا اظمار ہو تا تھا' جیے شیرس قلم(۳۳)

### موسیقاروں کے خطابات

مغل دربار میں وسط ایشیاء ایران اور ہندوستان کے موسیقاروں کا مجمع ہوا کر تا تھا جس کے نتیجہ میں ان ممالک کی موسیق نے آپس میں مل کر موسیق کے میدان میں نئے نئے اضافے کے۔ آگرچہ دربار کے عظیم موسیقاروں کی اکثریت ہندوستانیوں کی تھی لیکن دو سرے مکوں کے موسیقار بھی اپنے کمالات کی وجہ ہے اہمیت کے حامل رہے۔ ہندو اور مسلمان موسیقاروں نے ہندو موسیق کی روایات کو آگے برحایا۔ ہندو راگ اور ہندو موسیق کے آلات میں نت نئے اضافے کئے۔ ان موسیق کی ممارت اور اس موسیق کی ممارت اور اس موسیق کی ممارت اور اس موسیق کے ماز کا اظہار ہو تا تھا جو وہ بجایا کرتے تھے جسے سرگیان خال مرود خان ' تنزاق موسیق کے مان ور بین خان وغیرہ۔ (۳۳)

#### دو سرے خطابات

مغل دربار کے عظیم مصور اور مندس جو بادشاہ اور سلطنت کی خدمت کرتے تھے انہیں بھی ان کی فنی مہارت کے صلہ میں خطابات الما کرتے تھے۔ جہا تگیرنے اپنے دربار کے سب سے عمرہ مصور کو نادر الزبال(۳۵) کا خطاب دیا تھا۔ شاہجمال نے استاد احمد کو جس نے تاج محل اور لال قلعہ کی تقمیر کی تھی "نادر العصر" کا خطاب دیا تھا، مغل دربار کا سب سے بمترین شامر "ملک الشحراء" کا خطاب یا تا تھا۔ ۲۳)

### حواله جات

ا۔ تغمیل کے لئے دیکھئے' راقم الحوف کا مغمون: "مسلمان حکمرانوں کے خطابات" المعارف' فروری ۱۹۸۰ء ۔ ص - ۳۳ - ۴۳

۲۔ فلیفہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ابتدائی اسلامی معاشرے کی سادگی کا اندازہ ہوتا ہے کہ ان کے لئے رسول کی ذات ہدایت کا سمر چشمہ تھی اور مسلمان محکران ان کا نائب بن کر ان کی خدمت کرنا تھا فلیفہ سے اس وقت ' جائشین رسول اللہ کا مطلب لکاتا تھا۔

س۔ امیرالموسین کا خطاب بھی نیا نہیں تھا' سعد بن الی وقائم کو فوج کے کمانڈر ہونے کی حیثیت سے امیرالموسین کما جاتا تھا حضرت عمر کے بعد یہ خطاب مسلمان حکمرانوں میں رائج ہوا۔

سم۔ ظیفہ کو "امام" کے خطاب سے بھی پکارا جاتا تھا۔ اگرچہ بعد میں شیعہ تصور میں امام کا مطلب بالکل بدل کیا' یہ تیوں خطاب' تین تصورات کی نمائندگی کرتے تھے۔

خلیف ٔ جانشین رسول الله می المومنین جنگی و انتظامی معاملات کی سربرای اور امام ، ندهبی و دعی امور میں راہمائی کو ظاہر کرتا ہے۔

دی ابتدائی خود مخار مسلمان محمران مثل طاہری صفاری ساسانی اور ابتدائی غزنوی محمرانوں نے اس خطاب کو اختیار کیا ا

۲۔ سلمان حکرانوں کے خطابات می ۔ ۳۸ ۔ ۳۹

۔ "دولہ" کے معنی ریاست اور سلطنت کے بین اس خطاب سے سیاس طاقت کا اظہار ہو آ تھا' عباس خلافت کی کمزوری کے دنوں میں' یہ سیاس طاقت اس کے وزیر یا خود مختار صوبائی عاملوں و عمرانوں کے ہاتھ آئی اس لئے انہوں نے "دولہ" والے خطابات افتیار کئے۔

۸- مسلمان محرانوں کے خطابات م ۲۹

٩- اييناً - ص - ٢٠٠

٠١- الضأ - ص - ٠٠٠ :

-11

Vambery, A.: A History of Bokhara. London 1873. Repr. New York 1973, p.167.

۱۲۔ خان کا لفظ' کاغان (عربی خاقان) سے نکلا ہوا ہے' یہ ترک غزر اور توغذ اوغز حکرانوں کا خطاب تھا حوالے کیلئے دکھتے:

Al-Biruni: The Chronology of Ancient Nations, tr. by Sachau, C.E. Frankfurt 1967, p. 109.

ہندوستان میں سلاطین دیلی اور معل بادشاہ' خال کا خطاب اپنے امراء کو دیا کرتے تھے۔ "عرش آشیان اکبر کے زمانے تک خان کے خطاب' یا اصل نام میں لفظ "خان" کے اضافہ کی مثالیں کم بی کمتی ہیں۔ اس وقت تک شانی فاندان سے تعلق رکھنے والے "مرزا" کا لفظ نام سے بیلے یا نام کے بعد لگاتے تھے۔ اور کاغذات میں اسی طرح لکھا جا آتھا۔ دوسرب امراء کے مقابلہ میں یہ ایک اقدار کے فاتمہ کے بعد بھی مقابلہ میں یہ ایک بطور تفانز اپنے نام کے ساتھ "فان" کا لفظ استعال کرتے رہے ، جس کے ساتھ بادشای سعب بھی مسلک رہتا تھا، ابکر نے اپنے بیشتر مقرب آدمیوں کو "فان" کا خطاب دیکر ان کو دوسروں پر اتمیاز بخشا اور تھم دے دیا کہ بٹھان بجز اس کے کہ بادشاہ کی طرف سے ان کو "فان" کا خطاب دیا جائے اپنے نام کے ساتھ یہ لفظ استعال نہ کریں۔ دربار اکبری میں شیخ فیضی، "فان" کا خطاب دیا جائے اپنے نام کے ساتھ یہ لفظ استعال نہ کریں۔ دربار اکبری میں شیخ فیضی، "فان" کا خطاب نام کا ممال سوجود تھے گر ان کو بھی باوجود اس اعتاد اور قرب کے "فان" کا خطاب نمیں ملا تھا ... بعد میں خاص طور سے صا جقران ٹانی شاہجمال بادشاہ کے عمد میں "فان" کے خطاب کا بہت رواج ہوگیا تھا"

خانی خاں' 1 ۔ ص ۔ ۲۵۴ ۔ ۲۵۵

١١٠ ميرزا' ايراني خطاب' "ميرزاره" (پيدائش شنراره) سے نكا ہے-

۱۲- بابر نامه ص - ۳۴۵

-10

Ghani, A.M.: A History of Persian Language and Literature at the Mughal. Court. Allahabad 1929, i, pp.4, 146-48.

"دین" پر ختم ہونے والے خطاب پر مزید تفسیل کے لئے دیکھئے:

Ibn Khaldun: Muqaddimah (tr. by f.Rosenthal). New York 1958, i, p.469. Kramers, J.H.: Le noms musalmans, composes avec Din. In: Acta Orientalia. 5. 1926-27, pp.53-67, Dietrich, A.: Zu den mit ad-din zusammenge-setzen islamischen personennamen. In: ZDMG 110. 1960, pp. 43-54.

١٦- توزك ١٦ ص - ٣

١٨- صالح 1 ص ٢٥٩

ام كاظم ، ص - ١٢٥

٢٠- نجي اشرف ندوى: مقدمه رقعات عالمكيري، اعظم كره (؟) ص - ١٩

11- "سلطان" كا لفظ قرآن شريف مي دليل يا طاقت كے معنوں ميں آيا ہے- حديث ميں بھى اننى معنوں ميں آيا ہے- حديث ميں بھى اننى معنوں ميں استعال ہوا ہے- اس لئے يہ خطاب ابتداء ميں حكرانوں اور وزيروں نے اختيار كيا بعنو بركى عمد عبايہ كے مشهور ووثيركو الطان كما جا آنا ففا- محمود غزنوى أكرچہ خودكو سلطان كما جا آتا تھا كرية خطاب اسے خليف كى جانب سے نبيں كما تھا- خليف نے ب سے كہلے يہ خطاب

سلحتی عکران کو رہا' (تعصیل کے لئے دکھئے۔ "مسلمان حکرانوں کے خطابات میں۔ اس) مغل بادشاہوں نے یہ خطاب شزادوں کو دینا شروع کیا جو آخری عمد میں "سلاطین" ہوگا-۲۲- مستعد خال - من ۲۱۳ ٢٢- حفرت مريم كي طرح ياكيزه اور يربيز كار و نيكيول والى-٢٣- اين وقت مريم - حفرت مريم كي طرح ياكيزه ۲۵- ملکه مسعاکی طرح پر وقار ٢٦- اس ير راقم الحروف كالمضمون د كھئے: The titles of the Mughal Nobility. in. JPHS. July, 1980 ۲۷- توزک: ۱٬ ص ۱۸۵- ۱۸۸ ۲۸- أيناً آ' ص - ۱۳۴ ٢٩- ماثر الامراء٬ [ من ٢٣٣ ٣٠- ابضاً ١١١١ من - ١١ ا۳- الضاً آ' من ۳۰۲ سر الشأ - II - من - ۲۰۷ - ۷۰۷ ۳۳- توزک آم رے ۱۱۱ ۳۴ ماير نامد عمل - ۵۳۷ ٣٥- توره چَطيني، يا قانون چَكيني، مغل بادشاه بيشه اس ير فخركرت تنے كه وه توره چَكيني ير عمل کرتے ہی ' در حقیقت دربار اور محفل میں نشبت و برخاست اور آداب کے سلسلہ میں تورہ چنگیزی پر عمل ہو آ رہا یا شاہی خاندان میں شادی بیاہ کی رسموں میں یا ساجی و معاشرتی معاملات مر-٢٦- ماثر الامراء ١٤ ص ٢٦١ ۳۷- آگن - آ - ص - ۲۳۲ اليوني' II \_ \_ 12 توزک آص - ۲۲۰ - ۲۷۸ ٣٠٨- تفصيل كيلي ركهي : ماثر الامراء ١١١ - ص - ٣٠٢ - ٣٠٨ اکبر نامه' III - ص - ۳۸۲ ۳۹ ماثر الامراء - I - من - ۳۸۰ اکبر نامہ ۔ III ص ۔ ۳۸۳

P.Saran: The Provincial Government of the Mughals (15264 - 15584). Allahabad 1941, pp.144, 146.

٠٠- ماثر الامراء ' III - ص - ١٣١١

١١٠ - الضاّ - ١١ ص ٢١٠

٣٣- اكبر نامد - III - ص ٣٣٠ برايونى - II - ٣٠٠ باتر الا مراء II ص - ١٣٥ توزك ' I - ص - ١٥ ٣٣- آئين - I - ص - ٣١٣ - ١١٥ ٣٣٠- ايينا I - ص - ٣٦٣ - ٣٦٣ ١٩٠٠ ترزك ' II ص - ٣٩٠ - ٣٩٩ ١٩٠٥ ترنن ' I ص - ٩٨ - ٩٩ ٢٣٥ - آئين ' I ص - ٩٨ - ٩٩

# شاہی انعامات و خیرات

نظریہ بادشاہت میں اس بات کی بھی اہمیت تھی کہ بادشاہ وقا" فوقا" انعامات و آکرامات اور صدقہ و خیرات دیتا رہ باکہ امراء اور رعیت میں اس کا احرام برھے اور اس کے لئے مقیدت کے جذبات پیدا ہوں اس لئے یہ دستور تھا کہ امراء اور معاشرے کے اعلیٰ طبقہ کے افراد تو بیش قیت انعامات پاتے تھے جب کہ رعیت کے غریب اور حاجت مند افراد میں خیرات تقیم کی جاتی تھی۔

#### انعامات

خصوصیت سے ترواروں اور تقریبات کے موقعوں 'بادشاہ 'شنرادوں 'شاہی بیگات' امراء' منصداروں 'سفیروں اور ووسرے اعلیٰ طبقہ کے افراد کو تحفہ تحاکف دیا کر آتھا خاص طور سے شزادوں کو سید انعابات دو صورتوں میں ملتے تھے اول دربار کے سب سے اعلیٰ امیراور فوج کے کمانڈر ہونے کی حیثیت سے اور دوم شاہی خاندان سے تعلق رکھنے کی وجہ سے شنزادیوں اور حرم کی دوسری خواتین کو تہواروں کے مواقع پر انعابات دیئے جاتے۔ تہواروں کے علاوہ شاہی خاندان میں بیاہ شادی خواروں کے مواقع پر انعابات دیئے جاتے۔ تہواروں کے علاوہ شاہی خاندان میں بیاہ شادی بیاہ شدہ میں کہ شدہ میں انداز اجا آتھا۔

امراء کو ان کی برادری و شجاعت یا کمی شعبہ میں ان کی بیش برما خدمات کے سلسلہ میں افاف دیئے جاتے ہے۔ اس مقصد کے لئے دربار میں "نفذی" بیشہ رہا کرتی تھی۔ عام طور سے دربار میں بحث و مباحث مشاعرے اور موسیق میں برترین کمالات کا مظاہرہ کرنے پر بھی انعامات ملا کرتے تھے۔ بھی مجھی کوئی اچھا فقرہ کمہ کرانی زبانت ٹابت کرتا اور بادشاہ سے انعام کا حقد ار ہو جاتا۔ کامیاب مہم مرکرنے یا فتح یاب ہونے کے بعد بھی انعامات دیے جاتے تھے(ا)۔ بادشاہ کی بیاری سے صحت یابی بھی انعامات کے لئے ایک موقع ہوا کرتا تھا۔

انعامات اور تحفہ تحاکف دینے کی جو رسوات تھیں ان کا مقصدیہ تھا کہ دربار کے امراء اور اعلیٰ عمدیداروں کی خدمات کا اعتراف کرتے ہوئے ان کی ہمت افزائی کی جاتی باکہ ان میں مزید جوش وولولہ اور فرمال برداری کے ساتھ بادشاہ اور سلطنت کی خدمت کرنے کا جذبہ و مقابلہ بیدا ہو۔

اعزازات اور تحائف کی مخلف قتمیں ہوا کرتی تھیں اور یہ دربار کے افراد کو ان کے عدے اور مرتبے کے حساب سے دیئے جاتے تھے۔ ان میں سے کچھ اعزازات شزادوں کے حلا کے دقت تھے 'کچھ اعزازات شزادوں کو عطا کیا جاتا تھا۔ جہا تگیر فی دوت تھے 'کچھ اعزازاد پرویز(۲) کو دیا تھا۔ فقارہ صرف شزادوں اور ان امراء کو دیا جاتا تھا۔ جن کا منصب کم از کم ۲۰۰۰ موادوں کا ہوا کرتا تھا۔ یہ روایت تھی کہ جب کی کو فقارہ انعام میں دیا جاتا تھا قو وصول کرنے والا اسے 'پی پشت پر رکھتا تھا' یہ انعام بیشہ کسی نہ کسی شرط کے میں دیا جاتا تھا مثلاً یہ بادشاہ کی موجودگی میں نہ بجایا جائے وغیرہ 'شزادوں تک کو اس بات کی اجازت نمیں ہوتی تھی کہ ان شرائے کن خلاف ورزی کریں۔ جما تھرے عدم میں جب نقارہ نور جمال بیگم کو انعام میں دیا گیا تو اے اجازت تھی کہ وہ شاہی نقارہ کے بعد اپنا نقارہ بجا سی جمال بیگم کو انعام میں دیا گیا تو اے اجازت تھی کہ وہ شاہی نقارے کے بعد اپنا نقارہ بجا سی موارث کا منصب کم از کم ۱۲۰۰۰ سواروں کا جوارث کا منصب کم از کم ۱۲۰۰۰ سواروں کا ایک مرتبہ 'اظہار پہندیدگی کے طور پر اسے نفرت بنگ کو عطاکیا تھا۔ (۵) توان توغ یا یاک ی دموں کا جمنڈا' شزادوں اور ان منصب داروں کو دیا جاتا تھا جو کم از کم ۱۵۰۰۰ سوار رکھتے تھے(۲) اگر کبی بادشاہ اپنے خاصہ کے ہاتھیوں سے 'کوئی ہاتھی کسی امیر کو دیتا تو یہ اس کے لئے ایک رسے اعزاز کی بات ہوا کرتی تا تو یہ اس کے لئے ایک برے اعزاز کی بات ہوا کرتی تو یہ اس کے لئے ایک برے اعزاز کی بات ہوا کرتی تھی۔

نامت کی بہت کی اتسام ہوا کرتی تھیں(ع) ہے دربار کے امراء یا سلطنت کے عددیداروں کو ان کی خدمات اور ان کے رتبہ کے مطابق دی جاتی تھیں ہے خلص مین تین پانچ جھا اور سات پارچوں پر مشتل نامت میں گڑی جامہ اور کم سات پارچوں پر مشتل نامت میں گڑی جامہ اور کم بند ہوا کرتا تھا پانچ پارچوں پر مشتل نامت میں گڑی جامہ اور کم بند ہوا کرتا تھا پانچ پارچوں پر مشتل نامت میں گڑی تا کوٹ دو جو ڑے شلوار کے دو فریض وو کر بند تھیں سات پارچوں والی خامت میں گڑی تا کوٹ دو جو ڑے شلوار کے دو فریض وو کر بند اور ایک کردن یا سرکا رومال ہوا کرتے تھے۔(۹) ایک خاص شم کی خامت جو نادری کھلاتی تھی جما تگیری انی ایجاد تھی۔(۱۱) ہے خاص میں دو مرتبہ موسم سرما اور موسم برسات میں دی جما تھیں کی این ایجاد تھی۔(۱۱) ہے خاص اور تقریبوں پر بھی ہے بطور انعام عطاکی جاتی تھیں۔(۱۱) جاتی تھیں۔(۱۱) جاتی تھیں۔(۱۱) ہے تا ہوں خاص عاص عنایت کرتا تو یہ اس کے لئے ایک بوے اعزاز کی بات سمجمی جاتی تھیں ایک رغو اور ایک کرم لبادہ ہوا کرتا تھا جو خاص مو تعوں پر دیا جاتا تھا۔ اکبر نے دغو اور جاتی تھیں (۱۲) دغو اور ایک کرم لبادہ ہوا کرتا تھا جو خاص مو تعوں پر دیا جاتا تھا۔ اکبر نے دغو اور

قیمتی ملبوسات کو ہیرم خال کی فکلست کے بعد ' تکد خال کو بخشا تھا(۱۳) سرایا ' اس خلعت اور لباس کو کہتے تھے جس میں سرسے لیکر پیڑ تک تمام لباس ہوا کرتے تھے۔ یہ روایت تھی کہ جس مخص کو خلعت ملاکر تا تھا وہ اسے بہن کر تین دن تک دربار میں آئے۔(۱۴)

مر پیچ ان امراء کو ریا جا آ تھا جو کم از کم مصم سواروں کا منصب رکھتے ہوں۔ کبھی کبھی اظمار خوشنودی کے طور پر یہ امراء کے جھوٹے بچوں کو دیا تھا مثلاً عالمگیرنے بنی سر پیچ محمد امین خال کے لڑکے کو عطا کی۔(۱۵) اس انعام کے پانے والوں کے لئے ضروری تھا کہ وہ اس اتوار کے علاوہ کی دوسرے دن نمیں بہنیں انہیں اس بات کی بھی اجازت نہیں تھی کہ وہ اس سے طحت مربیج اپنے روز مرہ کے استعال کے لئے بنوائمیں۔(۱۸)

گیڑی کی زیب و زینت کے لئے مخلف قتم کی کلفیاں اور جینے ہوا کرتے تھے۔ کلنی اور جینے ہوا کرتے تھے۔ کلنی اور جینے بھی دربار کے امراء کو ان کی خدمات کے صلہ میں دیئے جاتے تھے آگر بادشاہ اپنی گیڑی کسی امیر کو بطور تحفہ دیا کرنا تھا تو یہ ایک اعزاز کی بات سمجی جاتی تھی مثلاً جما تگیرنے ایک مرتبہ اپنی گیڑی اپنے سسراعمادالدولہ کو عطاکی اور اس طرح اس کا اعزاز برحایا۔(۱۷)

شاہی اصطبل کا معائد کرتا تھا اور ہمیں کوڑے امراء اور دسروں کو انعام میں دیے روزانہ شاہی اصطبل کا معائد کرتا تھا اور ہمیں گھوڑے امراء اور دو سروں کو انعام میں دیے کئے لئے وہاں سے لئے جاتے تھے(۱۸) جہاتگیر اور شابجہاں نے یہ روایت شروع کی تھی کہ وہ اپنی تصاویر امراء کو حقط کے طور پر دیا کرتے تھے۔ ٹامس رونے پھی امراء کو دیکھا کہ وہ بادشاہ کی تصویریں اپنی گردنوں میں بطور فیکس ڈالے ہوئے ہیں۔(۱۹) اگر بادشاہ سادہ یا اپنے دستخط کا کوئی خط کمی امیریا کی شاور شاہی خط کو برے احزام اور عزت کے ساتھ وصول کیا جاتا تھا۔(۲۰) ہیرے 'جوا ہرات لعل و زمرد اور بوے اقت کی اگلوشیاں بطور تحفہ دی جاتی تھیں۔ کبھی کبھی انعام دینے والے کا خطاب اس پر کندہ یا تھی اس برایا جاتا تھا۔(۲۰) جب وزیر کا نیا تقرر ہوتا تھا تو بطور علامت کے اسے سنری قلدان اور تھا ریا جاتا تھا۔(۲۰) مرصع عصاء امیر توزک کو دیا جاتا تھا جس سے اس کی قوت و طاقت ظاہر ہوتی دیا جاتا تھا۔(۲۳)

مجمیٰ مجمی شاہی کتب خانہ ہے اظمار خوشنودی کے طور پر کتابیں انعام میں دی جاتی تھیں۔ جما تگیرنے اپنی توزک کی کاپیاں شاہجماں' اعتاد الددلہ' شزادہ پردیز اور دوسرے امراء کو بطور انعام دیں تھیں۔ جب جنا تگیرنے الہ آباد کا دورہ کیا تو اس نے دہاں علاء کو زمخری کی' تغییر کشاف' حسین کاشن کی تغییر حمینی' اور امیر جمال الدین کی روضہ اللاحباب چیش کیں۔(۲۳) بادشاہ امراء کو شکار میں کچھ حصہ بھی بطور تخفہ بھیجا کر تا تھا۔ بھی بھی وہ شاہی ملی سے کھنا اور پھل بھیجنا تھا۔ گرمیوں میں بادشاہ کے لئے برف شالی ہندوستان کے بہاڑوں سے لائی جاتی تھی اس لئے بادشاہ پندیدگی کے طور پر سے بھی اپ امراء کو بطور تخفہ بھیجا کر تا تھا۔ (۲۵)

سمجی سمجی بادشاہ کسی ایک دن کی وصولی ہونے والی تمام پیش کش کسی امیر کو دے دیا کر آتا تھا مثلاً جما نگیرنے نوروز کے ایک موقع پر تمام پیش کش حافظ ناد علی کو دے دی ایک دوسرے موقع پر پیرکے دن وصول ہونے والی پیش کش محمود آبدار کو بخش دی۔(۲۹)

شاع موسقار موسقار موسی اور قصد خوان اپنے فن میں کمالات دکھانے پر خوثی میں سونے چاندی یا روپیوں میں تولے جاتے تھے اور سے رقم ساری کی ساری انہیں بخش دی جاتی تھی۔ مجمعی خوشی میں ان کے منہ کو ایک یا دو بار موتیوں سے بھر دیا جا آتھا اور سے موتی پھر انہیں دے دیئے جاتے تھے۔ جما گئیر کے زمانہ میں قصہ خواں کا اسد سعید شاعر اور محمد آ بی کانسری بجانے والا ان تینوں کو باری باری سونے اور روبیہ میں تولا گیا تھا۔ (۲۷)

جب بھی مغل امراء کو خطابات' اعلیٰ منصب اور عمدے میں ترقی ملتی تھی تو ان کو اس کے ساتھ ساتھ ہیشہ انعام میں جاگیریا ہاتھی معہ ساز و سامان کے یا تھوڑا' سونے یا چاندی کے سازو سامان اور قیتی زین کے ساتھ' یا زریس مرصع تلواریں' اور ڈھالیس ملاکرتی تھیں۔

خطابات ' نلعت ' نقارہ ' جمنڈے و علم ' اور دو سری چیزوں کے علادہ مغل بادشاہ اپنے اسماء کو جو انعامات دیا کرتے تھے ان میں ' جوا ہرات سے مزین مخبز ' تیر کمان و تر کش ' زیورات جیسے پہونچی ' بازو بند کڑہ ' گلو بند ' سونے چاندی کی پلیٹیں و طشت ' پیالے ' پاندان ' ایسی شیشیاں جو قبتی جوا ہرات سے مزین ہوں ' قبتی شال ' رومال ' تسبیح اور خوشبو کمیں ہوا کرتی تھیں۔(۲۸)

### خرات

مخل بادشاہ امراء 'منبداروں اور درباریوں کو قیتی انعابات سے نوازا کرتے تھے کیونکہ ان افراد پر سلطنت کا انحصار تھا۔ انہیں سلطنت سے وفادار رکھنے اور بادشاہ اور شاہی خانمان سے مجت پیدا کرنے کے لئے ضروری تھا کہ ان کو بیش قیت انعابات اور اعزازات سے نوازا جا تا رہے باکہ یہ وفاداری کے ساتھ ان کی خدمت کریں اور مجمی بعناوت کا خیال اپنے دل میں نہ لائم۔

ہیں۔ ہندوستان کی اکثریت' جو عوام' یا رعیت کملاتی تھی غربت و افلاس میں زندگی گذارتی تھی اس لئے بادشاہ کے لئے ضروری تھا کہ ان غریبوں اور مفلسوں میں خیرات و صدقہ تقیم کرکے اور تنظر خانے قائم کرکے دہاں انہیں کھانا کھلا کے اپنے لئے عزت و احترام کا جذبہ پیدا کیا جائے اور اپنی فیاضی و سخاوت کی شرت قائم کی جائے۔ نظریہ بادشاہت میں سے ضروری تھا کہ بادشاہ اپنا فیاضی کا مظاہرہ وقا" فوقا" کرے آکہ رعیت کو اس بات کا احساس ہو کہ بادشاہ ان کا ہمدرد اور ان کا ہدرو کا کہ دگارہے۔

ای لئے مغل بادشاہ تمواروں اور تقریبات پر دریا ولی کے ساتھ خیرات تقسیم کرتے تھے اور ضرورت کے وقت' ضرورت مندوں اور حاجت مندوں کے لئے رہائش کا بھی بندوبست کرتے تھے خاص طور سے خلک سالی اور قحط کے زمانہ میں۔

تقریبات کے موقع پر یہ وستور تھا کہ روپیہ و پید بادشاہ کے سرکے گرد تھما کر عوام میں تقیم کر دیا جاتا کا آپ ایک بادشاہ تمام بلاؤں اور آفات سے محفوظ رہے۔ یہ رسم نثار کملاتی تھی۔(۲۹)

یہ روایت بھی تھی کہ جب بھی بادشاہ عیدین کی نماز کے لئے یا مزاروں کی زیارت کے لئے ما مزاروں کی زیارت کے لئے جا آ تھا تو رائے میں کھڑے لوگوں میں پہنے بھیر آ ہوا اور بھینکآ ہوا جا آ تھا اس طرح یہ پہنے تشیم کرنا ہندوستان میں فیاضی و سخاوت کی علامت سمجھا جا آ تھا اور عوام میں اس سے اس مخص کے لئے عقیدت و احرام کے جذبات پیدا ہوتے تھے۔ جما گیرنے اپنی توزک میں کئ جگہ اس کا تذکرہ کیا ہے کہ اس نے لوگوں میں پہنے بھینگے۔ اس کے انداز تحریر میں اپنے اس اقدام کر فخر و برائی کا احساس جملکتا ہے۔ (۳۰)

۔ شزادے کی پیدائش یا شاہی خاندان میں شادی کی صورت میں لوگوں میں روپ تقسیم کئے جاتے تھے۔ جہا تگیرنے شزادے پرویز کی شادی کے موقع پر شریف آلمی اور دوسرے امراء کو ہزار ردید دیئے آکہ وہ انسیں غریب لوگوں میں تقسیم کریں۔(۳۱)

جب جہاں آراء بری طرح آگ میں جل گئی تھی تو اس موقع پر صدقہ و خیرات کا انظام کیا گیا۔ پہلے دن ساٹھ ہزار روبیہ غریبوں میں تقسیم کے لئے دیا گیا اس کے بعد تمین دن تک ۵ ہزار اشرفیاں اور ۵ ہزار روبیہ غریبوں میں تقسیم کئے گئے۔ ایک ہزار روبیہ ہر روز تقسیم کئے گئے جب تک کہ وہ صحت یاب نہیں ہوگئی۔(۳۲)

اکبر کابیہ دستور تھا کہ وہ بیشہ اپنے ساتھ نقدی رکھا کرتا تھا اور مانگنے والے کو پکھ نہ پکھ دیتا تھا۔(۳۳) ایک مرتبہ کابل ہے والہی پر اس نے راہتے میں ہر ملنے والے فقیر کو ایک سونے کا سکہ دیا جن کی تعداد تقریباً ۳۰۰ تک پہنچ عی۔(۳۳) ایک مرتبہ اکبر نے فتح پورسیکری میں انوب تلاؤ کو سکول سے بھروایا اور بعد میں یہ سکہ اس نے درباریوں اور غریبوں میں تقسیم کئے۔(۳۵)

جے کے موقع پر مغل بادشاہ ایک بڑی رقم حجاز بھیجا کرتے تھے ماکہ اسے وہاں لوگوں میں تقسیم کیا جا سکے۔ ایک مرتبہ اکبرنے چھ لاکھ روہیہ اور بارہ ہزار نلخیں بھیجیں ماکہ مقدس شہر کے عمدیداروں'علاء اور غریوں میں تقسیم کی جائیں۔(۳۲)

مغل بادشاہ چاند اور سورج گرئن کے موقوں پر اور شماب ٹاقب کے نمودار ہونے کے دفت بھی خیرات تقتیم کرتے تھے۔ یہ موقع بادشاہ کے لئے منحوں سمجھے جاتے تھے اس لئے جما تگیر کا دستور تھا کہ وہ ان موقعوں پر سونا ، چاندی ، کیڑوں اور اناج میں علا کر تا تھا اور پھریہ اشیاء غربوں میں تقتیم کردی جاتی تھیں۔(۳۷)

جما گیر علاء کے ذریعے سے غریبوں میں خیرات تقیم کرا آ تھا جب وہ سفرر ہو آ تھا تو کر ز برداروں کو تھم دیتا تھا کہ وہ قریبی گاؤں سے بواؤں اور حا جمندوں کو بلا کر لا کیں آگہ انسی خیرات دی جا سکے 'ایسے موقعوں پر وہ ذاتی طور پر ان میں روپیہ تقیم کر آ تھا۔ ایک مرتبہ اس نے ۵۵ ہزار روپیہ 'ایک لاکھ نوے ہزار بیگہ زمین' چودہ مجاؤں اور گیارہ ہزار چاول سے لدے ہوئے خجر درویشوں میں تقیم کے۔(۳۸)

شاہجمال کا دستور تھا کہ وہ بغیبر کی پیدائش پر معراج 'رمضان کے مسینہ میں اور محرم کے ایام میں 'خیرات دیا کر آتھا۔ وہ ہر سال اپنی محبوب بیوی متناز محل کی بری پر بچاس ہزار روپیے غریوں میں تقسیم کر آتھا۔(۳۹)

یہ ایک پرانا دستور تھا کہ غریبوں' فقیروں اور سیاحوں کے لئے ملک میں جگہ جگہ لنگر خانے کھو لئے ہات ہوستان کھولے جاتے ہتے جہاں انہیں مفت کھانا ملاکر تا تھا۔ مغل بادشاہوں نے بھی پورے ہندوستان میں ریاست کے خرچ پر اس فتم کے لنگر خانے قائم کرائے تھے۔ قبط' یا خٹک سالی کے موقعوں پر ان لنگر خانوں میں مزید اضافہ کر دیا جا تا تھا۔(۴۰م)

اکبر نے ہندہ اور مسلمان غربوں کے لئے فتح پور میں لنگر خانے تقمیر کرائے تھے 'یہ خیر پورہ اور دھرم پورہ کے نام سے موسوم تھے۔ ان کی خبر من کر کیر تعداد میں جو گیوں نے بھی آنا شروع کر دیا اس لئے ان کے لئے ایک علیمہ لنگر خانہ بتایا گیا جو جوگ پورہ کے نام سے مشور ہوا۔(۳) جما نگیر نے اپنے عمد حکومت میں اس قتم کے مکانات احمد آباد 'لاہور' الد آباد' دبلی اور آگرہ میں قائم کئے تھے یہ جگییں بغرخانہ کے نام سے یاد کی جاتی تھیں۔ ایک مرتبہ اس نے اور آگرہ میں قائم کئے تھی یہ جگییں بغرخانہ کے نام سے یاد کی جاتی تھیں۔ ایک مرتبہ اس نے کشمیر کے بغر خانہ کے نام سے باد کی جاتی ہے خین بڑار روپ دیئے۔ (۳۲) شابجمال نے قط کے زمانے میں مختلف

شہوں میں غربیوں کے لئے کنگر خانہ کھلوائے۔ خصوصیت سے برہانپور میں عالمگیرنے اپنے عمد حکومت میں دس دارالحکومت میں اور بارہ دوسرے علاقوں میں کھلوائے۔(۳۳)

انعاات و خیرات دو ایے طریقے تے جو بادشاہ کی شخصیت کو محترم بناتے تے 'خیرات کے دینے میں ندہی عفر بھی شامل تھا کہ غریبوں اور مختاجوں کو مدو دینے سے انہیں ثواب بھی ملے گا اور ان پر سے آنیں اور بلائیں بھی دور ہوں گی اس لئے ہم عصر مورخوں نے بادشاہوں کی اس صفت کی تعریف اور توصیف کی ہے اور انہیں عریبوں اور حاجت مندوں کا ہمدرد اور محافظ جایا ہے۔ مختاجوں اور فقیروں کی اس قدر بہتات سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ معاشرے کی اکثریت مفلی اور عرب کی زندگی گذار رہی تھی جبکہ دولت صرف امراء کے طبقے میں تھی۔

### حواله جات

۱- بابر نامه - ص - ۵۲۲ ۲- توزک I - ص - ۲۲

Irvine, W.: The Army of the Indian Mughals. London 1903, p.34.

۳- نوزک II ص ـ ۲۳۸ خافی خال I ص ـ ۳۳۰

Irvine, p.30. Sharma, S.R.: Mughal Government and Administration. Bombay 1951, pp. 115-16.

۳- قدیم ایران میں مچھلی شای علامت ہوا کرتی تھی کما جاتا ہے کہ اسے خسرو پرویز (۵۹۱ ـ ۹۳۸) نے شروع کیا تھا۔

یہ ایک جمعندے کی شکل میں ہوا کرتی تھی لیعنی ایک کمبی تعزی کے ڈنڈے پر تقریباً چار ف کمبی مچھلی ہوتی تھی۔

-2

Letters of the Emperor Aurangzeb. tr. by Joseph Earles Calcutta 1788, p.15.

Filiot & Dowson, v, p. 364 ۳2 - بر نامه ش ح - ۱ Sharma, S.R.; pp. 115-16. Irvine, W., p. 33. - ۷ انعام کے طور پر خلعت بخشا ایک قدیم ایرانی روایت تھی۔ دالے کے لئے کہنے :

Huart, C.: Ancient Persia and Iranian Civilization. tr. by R. Dobie. London 1927, p.148.

مزیر تنسیات کیلئے انکینے (2) El میں مقالہ علعت ۸۔ سرچی سنری کیڑے کی پنی ہوتی تھی جو دو ہے لیکر ذھانی کیوبٹ فٹ کبی اوتی تھی' یہ گیزی سامنے کے حسے میں سانے کہ تاروں سے سلی ہوتی تھی اور اس پر تیمتی موتی' و جواہرات جڑے ہوتہ تھے

Tavernier, p. 18, Irvine, p. 29, -4

۱۰- توزک ۱۱ س ـ ۱۹۱

اا- أيضا - نس - عه

شرا - الیں- آر- ص- ۹۹ ۱۲- ملوس خاص کے انعام کے لئے دیکھیے' منوحی' ۱۱' ص - ۲۱۹

بال ال کی علامت تھی کہ وہ اس سے ای قدر مجت کرنا ہے جیسے کہ خود ہے" ٹامس رو،

ص ـ ۲۳۳

سور اکبر نامه II ص سما - ۱۷۵

۱۱۰ سرکار عس - ۸۵

۵۔ "مردوم (شاہماں) بادشاہ نے ایک صادق خال کے لاکے کو دیا تھا لیکن جب وہ جوان ہوا' اور بلوغت کو پنچا تو اے اس کے پہننے سے منع کر دیا " حوالے کے لئے دیکھتے:

Letters of the Emperor Aurangzeb, p. 22.

۱۷- ایشا ص - ۴۸ ۱۷- توزک ۱۱ ص - ۴۷۸ ۱۸- ایشا ص ۱۱ - ۲۵ ۱۹- قوامد سلطنت شاجهانی ص - ۴۸ نامس رو - ص - ۴۴۴ - ۴۴۵

\_۲+

Athar Ali: The Mughal Nobility under Aurangzeb. London 1966, p.142.

r- اوزک II - س - ا - ۲

Letters of the Emperor Aurangzeb, p.19.

۲۲ ټوزک' آس - ۱۰۳ ا

صالح - آص - ۳۱۰

٢٣- ايضاً - ١١ ش - ١١١

۲۰- تزک ۱ س ـ ۲۳۹ ـ ۲۳۰

11 - ش - ۲۷ - ۳۷ - ۲۷

٢٥- قوامد سلطنت شاجهماني - ص - ٣٥

Bayazid Bayat: Memoirs of Baizid (bayazid). In: Allahabad University Studies, vi, part i, 1930, p.146. Monserrate, p.64. Cf. Tod, J., i, p.254.

راجپوت حکرانوں میں یہ دستور تھا کہ وہ اپنے باور چی خانہ سے ' پندیدہ امراء کو کھانا بھیجا کرتے تھے' یہ کھنا ''دونہ '' کلا آ تھا۔

۲۷- توزک اص ۱۱۲ ۱۱ ص ۱۸۸

- ايضا I - س - II س - س - ۳۷

لا مورى : I - ص - ١٣٢ - ١٣١١

صالح - II - ص - ۸۸ - ۸۹

جما تگیرنے توزک' ا ص ۔ ٣٤٦ ميں محمد نائی كے متعلق لكھا ہے كہ "اس نے بانسرى پر ايك دھن' اس كے نام پر سائى اس پر اس نے تھم دیا كہ: محمد نائى كو روبوں سے تولا جائے' تول ميں چھ بزار تين سو روبي اس كے ہم وزن ہوئے' ميں نے يہ روبيد اور ايك ہاتھى ہودے سميت عنايت كر كے كرر تھم دیا كہ وہ اس ہاتھى پر سوار ہوكر اور روبوں كو اپنے اطراف و جوانب ميں ركھ كر نچھاور كر آ ہوا اينے گھر جائے"

یہ ایک قدیم ارانی رسم تھی کہ بادشاہ خوشی میں کی کا منہ موتوں ماقوتوں سونے کے کول سے بعرواتے تھے

حوالے کے لئے رکھنے: Huart, C., p. 148.

۲۸- اکبر نامه' ۱۱۱ - ص - ۸۳۱

صالح' II ۔ ص ۔ ۲۱۱

۲۹- ظانی ظال اُ II ص ـ ۷-ا راجپولوں میں ای قسم کی رسم "فجھادری" کملاتی تھی۔ حوالے کیلئے رکھئے:

Tod, J., i, p.491.

٣٠- توزك أ \_ م \_ ١٠٥ \_ ١٢١ \_ ١٣٩ \_ ١٩١ ـ ٣٦٣ \_ ٣٣٥

ا۳- ایناً ص - ۸۱

۳۲- صالح - ۱۱ - ص - ۴۰۱

لاہوری II \_ ص ۲۵۳ \_ ۳۹۳ \_ ۳۹۵

۳۳- آکين - I - ص - ١٩٧

Monserrate, p. 155. -rr

۳۵ - اكبر نامد - ۱۱۱ س - ۲۵۷ - ۲۵۸

اینا III - س - ۱۹۲

۲۷ - توزک - I - ص - ۱۲۰ - ۲۲ - ۱۸۳

۲۸- ایشا ص - ۲۷۹ - ۲۳۰ - ۱۱ ص - ۸

۳۹- صالح ' I' ص \_ ۳۹ - ۳۹ - ۳۰۰ طالح ' I' ص \_ ۳۹۰ - ۳۰۰ طالح در ۲۰۰ - ۳۹۰ - ۳۰۰ المار باید المار ب

ساتوال باب

# مغل امراء

بادشاہت کے ادارے کا ایک انتمائی اہم ستون امراء کا طبقہ ہوا کرتا تھا۔ اس لئے ہر کھران خاندان اس بات کی کوشش کرتا تھا کہ ایک ایسے امراء کے طبقہ کو پیدا کرے جو وفاداری اور نمک طالی کے ساتھ ان کے خاندان کی خدمت و حفاظت کرے مثلاً بھی حکمران خاندان کو ایک ایسا طبقہ زیادہ اچھا لگا جس کی بنیاد موروثی ہو۔ کیونکہ موروثی امراء کا طبقہ اپنے مفادات کو حکمران خاندان سے ملا دیتا تھا اور پھران کی حفاظت دل و جان سے کرتا تھا۔ بھی بھی حکمران خاندان اپنے امراء کے طبقہ کی بنیاد غلاموں پر رکھتے تھے جو تمام تطلقات سے کئے ہوئے صرف خاندان خاندان کے ساتھ وفادار رہتے تھے۔ اکثر یہ بھی ہوتا تھا کہ حکمران خاندان غیرطکیوں کی پشت پنای کرتے اور انہیں اعلیٰ عمدے اور منصب دیکر انہیں اپنا وفادار بناتے۔ اس بات سے ہرشاہی خاندان بخوبی واقف تھا کہ اس کے خاندان کی بقا اور اس کے استحکام کے لئے ضرور کی ہرشاہی خاندان بی بقا اور اس کے ابعد وہ انہیں اعلیٰ عمدے ، خطابات اور مراعات دے کر انہیں خاندان سے وابستہ کر لیتے تھے اور بادشاہ و حدے کا خاندان سے وابستہ کر لیتے تھے اور بادشاہ و مدے کا مفادا کید و سرے سے کہ خاندان سے وابستہ کر لیتے تھے اور بادشاہ و امراء کا مفادا کیک دوسرے سے کی خاندان سے وابستہ کر لیتے تھے اور بادشاہ و امراء کا مفادا کیک مفادا کیدوں سے کر انہیں خاندان سے وابستہ کر لیتے تھے اور بادشاہ و امراء کا مفادا کیک مفادا کیدی دور سے سے کہ خاندان سے وابستہ کر لیتے تھے اور بادشاہ و امراء کا مفادا کید و دور سے سے کہ خاندان سے وابستہ کر لیتے تھے اور بادشاہ و امراء کا مفادا کیدی دور سے سے کہ خاندان سے وابستہ کر لیتے تھے اور بادشاہ و

مغل حکرانوں نے اول تو اس بات کی کوشش کی کہ وہ اپنے امراء کے طبقہ کو ایران وسط ایٹیا اور دوسرے مسلمان مکوں سے آنے والوں پر تشکیل کریں کیونکہ ہر نئے آنے والے اپنا وطن 'فاندان اور رشتہ داروں کو چھوڑ کر آتے اور جب انہیں مغل حکران کی جانب سے مراعات اور آسائیں ملتیں تو ان کی وفاداری مغل خاندان سے زیادہ سے زیادہ ہوتی چلی جاتی۔ انہیں اس بات کا بھی احساس رہتا تھا کہ ان کی بقا مغل حکومت کے استحکام میں ہے آگر اس فاندان میں کروری آئی تو اس کے ساتھ بی ان کے عمدے 'مناصب اور دولت خطرے میں پڑ فاندان میں کروری آئی تو اس کے ساتھ بی ان کے عمدے 'مناصب اور دولت خطرے میں پڑ حائے گا۔

منل بادشاہ غیر ملکیوں کو بیشہ خوش آمدید کما کرتے تھے کیونکہ ان کی سامراجانہ اور جارحانہ پالیسی اس بات کی متقاضی تھی کہ انہیں تجربہ کار جزل' سپاہی اور منتظمین برابر مطبح رہیں۔ ہندوستان میں جمال ہندو اکثریت میں تھے انہیں مسلمان عمدیداروں اور فوجیوں کی فرورت تھی جن کی مدد سے وہ برابر فتوحات کرتے رہیں اور اپنا سیاس استحکام حاصل کرتے رہیں۔

نے آنے والوں کو ہندوستان میں آکر آباد ہونے میں اس لئے بھی زیادہ مشکل پیش نہیں اس نے آنے والے کی مدد کرتے اور آئی تھی کہ یماں پہلے ہے ان کے ہم وطن آباد تھے۔ وہ ہر نئے آنے والے کی مدد کرتے اور اسے ہندوستان میں آباد ہونے میں مدد کرتے۔ یہ غیر کملی ہندوستان میں مختلف وجوہات کی بتا پر آبا کرتے تھے۔ جب انہیں اپنے ملکوں میں ترقی کرنے کے مواقع نہیں کھتے تھے تو وہ اس امید پر ہندوستان کا رخ کرتے کہ یماں ترقی کی راہیں ان کے لئے کھلی ہوں گا۔ اور حقیقت میں ان میں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہور گا۔ اور حقیقت میں ان انہیں ترقی کرنے اور دولت کمانے کے پورے پورے مواقع ملے۔ آنے والوں میں وہ لوگ بھی ہوتے تھے جو اپنے ملکوں میں بادشاہوں اور حکرانوں کے ظلم و ستم کا شکار ہوئے یا بغاوت و مازش کے بعد بھاگ کر ہندوستان آ گئے مثلاً علی مردان خاں جو قد حار کا گورنر تھا اس نے صفوی حکران کی ملازمت جھوڑ دی اور قد حار کا قلعہ مغلوں کے حوالے کر کے ہندوستان آگیا۔ اس طرح بھرہ کے دو ختانی گورنروں نے مغل دربار میں پناہ کی۔ ان کے علاوہ بہت سے حکمران جنسیں تخت و آج ہے ہاتھ دھوتا پڑا مغل دربار میں پناہ کی۔ ان کے علاوہ بہت سے حکمران جنسیں تخت و آج ہے ہاتھ دھوتا پڑا مغل دربار میں آکر پناہ گزیں ہوئے۔

اکبر نے اس بات کو محسوس کرتے ہوئے کہ صرف غیر کمی امراء کے طبقہ پر مغل خاندان کے استخام کی بنیاد نہ رکمی جائے۔ اس نے ہندوستان میں راجبوت حکمران طبقہ کو بھی مخل امراء میں شامل کیا جس کی وجہ سے مخل خاندان کو ہندوستان کے ان قد کمی امراء کی حمایت حاصل ہو گئی جن کا یمال ہوا اثر و رسوخ تھا۔ راجبوتوں کے علاوہ کھتری کا سیتے بھی امراء کے طبقہ میں شامل ہوئے کر سے زیادہ تر انظامی عمدول پر سے جیے اکبر کے زمانہ میں راجہ وور الحق کا تھا۔ سترہویں صدی میں جب دکن کی ریاستوں کو فتح اور اور مگ زیب کے عدد میں راجہ رکھو تاتھ۔ سترہویں صدی میں جب دکن کی ریاستوں کو فتح کیا گیا تو وحمٰن کی مسلمان ریاستوں کے امراء اور مرہر بھی اس طبقہ میں شامل ہو گئے۔ اگرچہ بابر و ہمایوں کے زمانہ میں افغان امراء مخل دربار میں ہوتے تھے گرہمایوں کی شکست کے بعد جو ابر و ہمایوں کی اس با مقابلہ برابر افغانوں کے ابھوں ہوئی اور اکبر کی تخت نشینی کے بعد جب کہ اس کا مقابلہ برابر افغانوں سے رہا ان پر اعتاد نہیں کیا گیا لیکن جما گیر نے بادشاہ بنے کے بعد افغانوں کو اسنے حامیوں میں شامل کیا کیو نکہ اس کی تخت نشینی کی مخالفت کچھ راجبوتوں نے کی تھی اس لئے اس کے دربار شام کیا کیو نکہ اس کی تخت نشین کی مخالفت بھی راجبوتوں نے کی تھی اس لئے اس کے دربار کے مشہور افغان امراء میں خال جہال لودھی اور دلاور خال تھے۔

مغل دور میں سب سے زیادہ ترقی کرنے والے اور فائدہ اٹھانے والے ار انی تھے۔ فارسی زبان کے سرکاری زبان ہونے کی وجہ سے انہیں ترقی کے زیادہ مواقع طے۔ مغل امراء کا طبقہ مختلف بیٹیوں کے افراد پر مشمل ہوا کرتا تھا اگرچہ آن بیس اکثر کا تعلق فوجی سپہ سالاروں ، جزلوں اور ختظمین پر ہوا کرتا تھا بجر بھی ان میں شاعر ادیب موسیقار مصور 'نقاش' کاتب ' حکیم' علاء' مورخ اور معمار بھی شام ہوتے تھے۔

ہندوستان میں جب تک مغلوں کا ساس استحکام رہا وہ یمال جگوں اور الزائیوں کے ذریعہ
اپ اقتدار کو برھاتے اور متحکم کرتے رہے اور ایران وسط ایشیا سے آنے والے ساس اقتدار
اور مال و دولت میں برابر شریک ہوتے رہے۔ اور تک زیب کی وفات کے بعد مغل حکومت کے
استحکام میں درا ٹیں پڑنا شروع ہو گئیں اور جب مغلوں کی طاقت و قوت میں کزوری آئی تو اس
کے ساتھ ہی نے آنے والوں کے لئے عمدے و مناصب اور دولت کے مواقع بھی کم ہو گئے۔
اس طرح آخیر عمد مغلبہ میں نو واردوں کی آمد کم ہو گئی۔ اس ساس کروری کے ساتھ ہی مغل
امراء کا جو طقہ اب تک شاہی خاندان کی وفاواری میں متحد تھاوہ بھی ندہب 'نسل' اور عقائد کی
امراء کا جو طقہ اب تک شاہی خاندان کی وفاواری میں متحد تھاوہ بھی ندہب 'نسل' اور عقائد کی
بنیادوں پر کلاے کلاے ہونا شروع ہو گیا۔ لیکن حقیقت یہ تھی کہ امراء کی یہ تقسیم ندہب
اور نسل سے زیادہ ان کے ذاتی مغاوات پر تھی۔

## منصب دار اور امراء کی قشمیں

مغل حکومت میں منفب داری کو دو اصطلاحات کے ذریعہ واضح کیا جاتا تھا ذات اور سوار' ذات کے عمدہ سے اس کی ذاتی تنخواہ کا تعین ہوتا تھا اور اُس تنخواہ سے وہ اپنے نجی افراجات پورے کرتا تھا ساتھ ہی اسے کچھ سرکاری جانوروں کے افراجات بھی پورے کرنے ہوتے تھے۔ سوار کے عمدہ سے اس کا تعین ہوتا تھا کہ وہ کتنی تعداد میں حکومت کے لئے سواروں کو رکھے اس کے لئے اسے تنخواہ اور افراجات علیحدہ سے طبعہ تھے۔

## منصب داری کے تین درجے تھے:۔

- (۱) اگر اس کی ذات اور سوار کی تعداد برابر کی ہوتی تو وہ اول درجہ میں آیا تھا۔
- (۲) اگر اس کے سواروں کی تعداد ذات کی تعداد میں آدھی ہوتی تو وہ و مرے درجہ میں آیا۔
  - (٣) اگر سواروں كى تعداد اس كى ذات كى تعداد سے آدهى سے بھى كم بوتى تو پھروه

تميرے ورجہ ميں آيا۔

اکبر کے زمانے میں ۲۰ ہے ۲۰۰۰ تک کے منعبدار کملاتے تھے ' ۴۵۰ ہے ۲۵۰۰ تک امراء اور ۲۰۰۰ ہے ۲۰۰۰ تک امراء عظام۔ جو امراء دربار میں رہتے تھے وہ "عاضر رکاب" کملاتے تھے اور جو صوبوں میں متعین ہوتے تھے انہیں " آبیبال" کتے تھے۔(۱) ۲۰۰۰ کا منصب امیر کی حد ہواکر آ تھا اس کے بعد شنرادوں کو یہ منصب ملا تھا لیکن اس تقسیم میں اکبر کے بعد برابر تبدیلیاں آتی رہیں مثلاً شاہجمال کے زمانے میں ۵۰۰ سوار رکھنے والا امیر کملا آ تھا۔

بیدین و دین من وین منتخواہ اور جاگیر دی جاتی تھی۔ انہیں ایک جاگیر میں مستقل نہیں رکھا منصب داروں کو تنخواہ اور جاگیر دی جاتی تھی۔ انہیں ایک جاگیر میں مستقل نہیں رکھا جاتا تھا بلکہ برابر ان کا تبادلہ ہو تا رہتا تھا۔ مسلسل فتوحات کی وجہ سے منصب داروں کے لئے نئی نئی جاگیریں پیدا ہوتی رہتی تھیں۔ اگر جاگیروں میں کی ہو جاتی تو بیہ کی خالصہ جاگیر سے پوری کی جاتی تھی اس لئے جما تگیر کے زمانے میں خالصہ جاگیر کم ہوگئ۔ شاجسال اور اور تگ زیب کے زمانے میں جاگیر کم ہوگئ۔ شاجسال اور اور تگ زیب کے زمانے میں جاگیر داری موروثی جو گئی جس کی وجہ سے سلطنت کی آھن کم ہوگئ۔ سلطنت کی کروری کے ساتھ ساتھ موروثی جاگیردار آزاد اور خود مختار ہوتے چلے گئے۔ (۲) مثل امراء کی تعداد کے بارے میں کچھ نہیں کما جاسکتا کہ کتنی تھی لیکن او کلی نے یور پی

س امراء ی تعداد کے بارے میں چھ میں ماج سما کہ میں گا ہا۔ یہ اور کا اسلاموں کی بنیاد پر ان کی تعداد ۲۵ ہزار سے ۳۰ ہزار تک لکھی ہے۔(۳)

#### نووارد اور دربار

جب کوئی نو وارد آبا تو ابتداء میں کوئی امیر یا منعبدار اس کو ملازمت ریتا۔ ہر آنے والے کی بیہ خواہش ہوتی تھی کہ اس کی رسائی بادشاہ تک ہو جائے تاکہ وہ اپنی لیافت و قابلیت و خاندانی شرف و ذاتی وجاہت سے اس کو متاثر کر کے کوئی عمدہ و منصب حاصل کرے۔

آگر کوئی مشہور مخص جس کا تعلق اعلی خاندان سے رہا ہو یا وہ صفوی دربار بیں اعلی حمد کے بر فائز رہا ہو یا وہ اپنے علمی و ادبی اور ذہبی کاموں کی وجہ سے مشہور ہو تو اس صورت بیں فورا ہی اس کی آمد کی اطلاع بادشاہ کو دے دی جاتی تھی اور جلد ہی اس کو اس بات کا موقع دیا جاتا تھا کہ وہ بادشاہ کے دربار میں حاضری دے۔ بھی بھی مشہور افراد کو بادشاہ کی جانب سے خط لکھ کر دربار میں آنے کی دعوت بھی دی جاتی تھی جیسے شاہی فرمان بھیج کر میرجملہ کو دربار میں بلایا گیا۔ اگر کوئی مشہور شخصیت دربار میں آنے کی خواہش مند ہوتی تو اس کی یہ خواہش بادشاہ تک بہنچا دی جاتی اور بادشاہ فرمان کے ذریعے اسے دربار میں آنے کی دعوت دیتا۔ (۲) بھی بادشاہ کمی کی شہرت من کر کسی امیرے اپنی خواہش بیان کرتا جو اس ملاقات کا انتظام کرتا۔ مشہور

شاعر فیضی کی ملاقات اکبر ہے اس طرح ہوئی۔ عادل شاہ بیچا پوری نے امیر وفتح اللہ دکن کو بلایا جب لیس کی شرت اکبر تک پیچی تو اس نے ۱۵۸۳ء میں فرمان بھیج کر اے اپنے دربار میں طلب کیا۔ (۹۵) مغل حکران دکن کی سلطنوں کے مشہور امراء کی ہمت افزائی کرتے رہے کہ وہ مغل دربار میں آئیں۔ مغل بادشاہ اس بات کو برداشت نہیں کرتے تھے کہ کوئی بھی مشہور مخفی یا فنکار کسی دو مرب دربار میں رہے۔ مشہور موسیقار آبان سین جو داجہ رام چندر کے ہاں تھا اس کی شہرت من کراکبر نے اے اپنے پاس بلوایا۔ دانش مند خال ہندوستان میں تجارت کی غوض ہے آبا تھا مگر جب اس کی علمی شرت شاہمال تک پنجی تو اس نے سورت کی بندرگاہ کے منظمین کو فرمان بھیجا کہ اے دربار میں بھیج دیں بعد میں وہ قدر دانی کے سبب ہندوستان میں میں رہ گیا۔ (۱) اس فرح جب علامہ سعد اللہ کی لیافت و ذبانت کی شہرت ہوئی تو شاہجمال نے میں دہ گیا۔ (۱) اس فرح جب علامہ سعد اللہ کی لیافت و ذبانت کی شہرت ہوئی تو شاہجمال نے میں دہ گیا۔ (۱) اس فرح جب علامہ سعد اللہ کی لیافت و ذبانت کی شہرت ہوئی تو شاہجمال نے میں دہ گیا۔ (۱) اس فرح جب علامہ سعد اللہ کی لیافت و ذبانت کی شہرت ہوئی تو شاہجمال نے میں دہ گیا۔ (۱) اس فرح جب علامہ سعد اللہ کی لیافت و ذبانت کی شہرت ہوئی تو شاہجمال نے میں دہ گیا۔ (۱) اس فرح جب علامہ سعد اللہ کی لیافت و ذبانت کی شہرت ہوئی تو شاہجمال نے میں دہ گیا۔ (۱) اس فرح جب علامہ سعد اللہ کی لیافت و ذبانت کی شہرت ہوئی تو شاہجمال نے میں دہ گیا۔ (۱)

اکش نو وارد ایران کے اعلیٰ اور امراء کے خاندانوں سے تعلق رکھتے تھے۔ ابتداء میں انہیں کوئی بادشاہ سے متعارف کرا یا تھا اور پھر اس کی سفارش پر اسے ملازمت ملتی تھی جیسے غیاث بیک کا تعارف ملک مسعود تا جرنے اکبر سے کروایا(۸)۔ آنے والے ان امراء کو خاندان' رتبہ اور لیانت کے مطابق جاگیر' عمدہ اور نقدی ملتی تھی۔ مثلاً جما تگیر کے وربار میں میر خلیل اللہ جو عراق و خراسان میں مضہور تھے آئے تو انہیں ایک بڑار ذات ورو دو سو سوار کا منصب مع جاگیر بطور شخواہ ملا اور بارہ بڑار روبیہ انہیں مدد کے طور پر ملا(۹) اور نگ زیب کے زمانہ میں حسین باشا جو بھرہ کا والی تھا بھاگ کر ہندوستان آیا تو بادشاہ نے اسے خلعت' پاکی اور ہتھی بھیجی۔ باشا جو بھرہ کا والی تھا بھاگ کر ہندوستان آیا تو بادشاہ نے اسے خلعت' پاکی اور ہتھی بھیجی۔ بہتر اس نے دربار میں حاضر ہو کر آداب اور تسلیمات عرض کے تو باوشاہ نے اس کی پیٹھ پر ہاتھ بھیر کر شفقت کا اظہار کیا اور ایک لاکھ روپیہ دے کر ''اسلام خال''کا خطاب عطا کیا۔ رستم بھیر کر شفقت کا اظہار کیا اور ایک لاکھ روپیہ دے کر ''اسلام خال''کا خطاب عطا کیا۔ رستم کھی کی حویلی رہنے کوری ساتھ بی اس کے لاکوں کو بھی مناسب عمدوں پر فائز کیا۔ (۱۰)

نے آنے والوں کی قابلیت و ذہات اور ان کی پیشہ ورانہ ممارت کا امتحان بادشاہ لیا کرتا تھا۔ جب حکیم گیلانی اکبر کے دربار میں آیا تو بادشاہ نے امتحان کی خاطر صحت مند اور بیار افراد کے قارورے اس کے مانے پیش کئے اس نے ان کی صحح نشاندی کی جس کی وجہ ہے اکبر اس کی قابلیت کا معترف ہو گیا۔(۱۱) شاعر اویب موسیقار مصور اور کاتب جب دربار میں پہلی بار آتے تو وہ اپنے ماتھ اپنے فن کا نمونہ ضرور لاتے باکہ بادشاہ کو پیش کر سکیں۔ ابوالفعنل نے اپنی حاضری پر آیت الکری کی تغیر لکھ کر پیش کی تھی (۱۳)

#### خانه زاد أمراء

جن امراء کے خاندانوں نے دو نسلول سے زیادہ مغل حکمرانوں کی ملازمت کی ایسے امراء خانہ زاد کملاتے تھے اور پیغل بادشاہ ان قدیمی امراء کا بہت زیادہ خیال رکھتے تھے خاص طور سے کوکہ خاندان کے افراد کو شاہی خاندان کا فرد سمجھا جاتا تھا اور انہیں سلطنت میں اعلیٰ عمدے دیئے جاتے تھے۔ ان کے خاندان کی او کیوں سے شنرادوں کی شادی کی جاتی تھی۔ کوکہ خاندان میں عزیز خاں کوکہ کا خاندان مشہور تھا۔ اس کی ایک لڑکی کی شادی سلطان مراد سے ہوئی اور دوسری کی شنرادہ خسردے۔ اکبر کو عزیز خال کوکہ سے خاص لگاؤ تھا اور کماکر یا تھا کہ ''اس کے اور میرے درمیان دودھ کی ضربمہ رہی ہے" دو سرے خاندان جنبوں نے مغل دربار میں عردج حاصل کیا ان میں مرزا غیاث بیک کا خاندان تھا۔ جما تگیر کے حمد سے اس خاندان کا عروج ہوا اور اس کے افراد کو اعلیٰ عمدے و مناصب کے۔ راجیوتوں میں کچھوامہ خاندان کو مغل دربار میں عزت و احرّام سے دیکھا جا یا تھا۔ کھنے سلیم چشتی کی اولاد بھی مغل دربار میں متاز ہوئی۔ بااثر امراء کے اوے بجین ہی سے شزادوں کی خدمت میں رہا کرتے تھے اس لئے اس کا ان سے قریمی تعلق ہو جاتا تھا۔ جما تگیر توزک میں باربار ان امراء کا تذکرہ کرتا ہے اور . خصوصیت \_ محمد شریف امیر الا مراء سے اینے لگاؤ کا اظهار کرتا ہے۔ وفادار امراء کی وفات کے بعد ان کی اولاد کی د مکھ بھال اور برورش بادشاہ کیا کرنا تھا جیسے بیرم خال کی وقات کے بعد اس کے اوے عبدالرحیم خان خانال کی تربیت اکبرنے کی۔ قریبی امراء کی وفات کے بعد ان کے بیٹوں کو اعلیٰ عمدے ' مناصب اور انعامات ملا کرتے تھے۔ بادشاہ کی خاص خدمت کے واسطے جو امراء ملازم ہوتے تھے وہ خواصی کملاتے تھے اور سوائے خانہ زاد گان و قریبی امراء کے کسی كويد خدمت نهيل لمتى تقى ان كا إنجارج مردار خواصال كملاتا تعا-(١٣٠) بادشاه ان خاند زاد ا مراء پر خاص مریانی کر تا تھا اور اکثر انہیں ان کی غلطیوں پر معاف کر دیتا تھا۔ خانہ زاد امراء کا یہ طبقہ مغل خاندان کے ساتھ ساتھ بردھتا اور ترقی کرتا چلا کیا اس وجہ سے چند امراء کے خاندان بوری طرح سے سلطنت و حکومت پر غالب آمجے جن میں خصوصیت سے نور جمال' عبدالرحيم خان خانال اور مختلف كوكه خاندان تتے جو تمام اعلیٰ عمدوں اور انچی جاكيروں پر قابض تھے۔ حکمران خاندانوں سے قرعی تعلقات کی بنا پر ان کی سای حیثیت بری مضبوط اور مظم تھی اور کسی کو ان کے ظاف شکایت کرنے کی ہت نہیں تھی اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ حمدوں اور معبول پر ان کا تقرر ہونے لگا جو ذہانت اور لیافت میں کم درج کے لوگ تھے۔ جب خانہ دار امراء کے اڑکوں کو بغیر منت کے حمدے ملنے لگے اور خاندانی امیر ہونے کی وجہ

ے انہیں مراعات دی جانے لگیں تو ان میں بے پروائی اور غیر ذمہ داری آتی چلی مئی اور وہ دولت کا بے جا اسراف کرنے ، شراب نوشی اور عیش و عشرت کے دلدادہ ہو گئے۔ ان لوگوں نے رشوت و ظلم سے بیر بورنے کے ساتھ ساتھ اپنی رعیت پر بھی ظلم و ستم کرنا شروع کر دیئے کیونکہ عام آدمی تو کیا سلطنت کے دو سرے عمدیدار بھی ان کے ظلاف کچھ کہتے ہوئے ڈرتے سے اس صورت حال کی وجہ سے نہ صرف رعیت نے ان کے ظلم و ستم سے بلکہ مخل انتظام سلطنت میں بھی خرابیال بیدا ہونا شروع ہو گئی۔

### امراء اور رعيت

ابتدائی دور میں مغل حکمران امراء کے روبیہ کی دمکیہ بھال کرتے تھے اور اگر ان کا روبیہ رعیت کے ساتھ ٹھیک نہیں ہو آتھا تو انہیں فہمائش کی جاتی تھی۔ مگر جہا نگیر کے آتے آتے ا مراء اپنے اثر و رسوخ میں کانی برچہ چکے تھے۔ خانہ زاد و موروثی امراء شاہی خاندان ہے تعلقات کی بنا پر رعایا پر ظلم کرتے تو ان کے خلاف کوئی کارروائی نہیں ہوتی تھی اس لئے امراء كا رويه رعيت كے ساتھ برابر خراب مو ما چلا كيا مثلاً ايك يور لي سياح أس دور كے حالات كلمت ہوئے بیان کر با ہے کہ صوبوں کے گور نروں نے لوگوں پر ظلم کر کے اور ان سے پیسے وصول کر کے انہیں بالکل خم کر دیا ہے۔ کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ غریب لوگ بادشاہ تک رسائی نہیں یا كت اس لئے أكره شركى يه حالت ہو مئ ب كه لوگوں ميں غربت و افلاس بھيلا موا ب جس كى وجہ سے ہر طرف مایوی و بدولی کا عالم طاری ہے(۱۳) مرزا رستم صفوی نے تشخصہ میں لوگوں پر برے مظالم کئے جب شکایات جما تھیر کو مہنچیں تو اس نے معزول کر ریا مگر کچھ عرصہ معتوب ربے کے بعد بمار کا صوب وار بنا دیا گیا۔ چو تک ان امراء کو جرائم کی سزا معمول دی جاتی تھی اس لئے ان کے روبیہ میں زیادہ تبدیلی نہیں آتی تھی۔ مغل کور نرول کے اہل خاندان بھی رعیت پر ظلم کرتے تھے مکراپنے اثر و رسوخ کی وجہ سے سزاؤں سے پیج جاتے تھے۔ مرتضٰی خاں کے بھائیوں کے سلوک سے سمجرات کے لوگ تک تعے شکایات پر مرتضی خال کو دربار میں طلب کیا گیا مرکوئی سزانس وی منی-(۱۵) حمد جها تکیری میں لاہور کے صوبیدار مرزا قیلیج بیک كا لؤكا مرزا لامورى انتهائي خالم اور عياش تھا تفريحا "نوكروں كو كوڑے مارا كريا تھا اور آن كو زندہ زمین میں دفن کر رہتا تھا کہ مکر نکیر کی خبرلاؤ۔ جب کسی ہندو کی شادی ہوتی تو اس کی دلمن کو زبردی اٹھا لا آ اور کما کر آ کہ ہم نے اس خاندان سے رشتہ داری کرلی ہے(M)- جما تگیر کے ایک امیر مقرب خال نے تھمبایت کی ایک بیوہ کی لڑکی کو زبردی گھر میں ڈال لیا تھا۔ اس پر یوہ نے کی نہ کی طرح بادشاہ تک شکایت پنچائی جب بادشاہ نے لڑکی طلب کی تو اس نے کما کہ وہ مر چک ہے۔ وقتی طور پر اس کا منصب گھٹا کر آدھا کر دیا گیا اور بیوہ کو تعو ڑا بہت بیہ دے دیا۔(۱) اس تم کے واقعات جو دور دراز کے صوبوں میں ہوتے تے ان کی شکایات بادشاہ تک مشکل سے پنچتی تھیں پھربادشاہ امراء کو وقتی طور پر معمولی سزائیں دیتا تھا۔ شکایت کرنے والے امراء کے اثر و رسوخ سے ڈرتے تھے اور بعض اوقات شکایات پر وہ مزید ظلم سے تھے۔ مثلاً اثریہ کے ناظم باقر خال کی شکایت شابجمال کو پنچی کہ وہ رعایا کے ساتھ نامناب سلوک کر تا ہے۔ باقر خال کو جب اس کا پت چلا تو اس نے شکایت کرنے والے علاقے کے زمینداوں مقدموں اوڑ ان کے آدمیوں کو ایک جگہ جمع کیا اور سات سو آدمی قبل کر ڈالے ان شمین سے ایک آدمی خی نکلا اور بادشاہ کے دربار میں پنچ کر تفصیل بیان کی اس پر باقر خال کے دار مرز احمد نے ایک دن موقع پاکر اس زمیندار کو بھی قبل کر دیا اور اس کی درخواست بھاڑ دال مرزا احمد نے ایک دن موقع پاکر اس زمیندار کو بھی قبل کر دیا اور اس کی درخواست بھاڑ دالی اس سارے معاطی کر دیا دیا وال امراء کا پکھ نمیں گرا۔(۱۸)

شاہجمال کے ایک امیراعظم خال نے ایک مرتبہ اپنی دعوت میں کچھ تاپنے والیوں کو بلایا '
انہوں نے بیاری کا بہانہ کر کے آنے ہے انکار کر دیا 'اس پر اس نے انہیں گر فار کر کے بلوایا 
تو انہوں نے اعتراف کیا کہ وہ بیار تو نہیں تھیں گر اس لئے نہیں آئیں کہ انہیں پنہ تھا کہ 
انہیں معاوضہ نہیں طے گا۔ اس پر اس نے تھم عدولی کی بنا پر انہیں قبل کر دیا اور کما کہ اگر 
اس نے بختی نہیں کی تو اس کا تھم کوئی نہیں بانے گا اور بغیر بختی کے حکومت نہیں ہو عتی۔(۱۹) 
جب اعظم خال کا تقرر مجرات میں ہوا تو لوگوں نے جو اس کے ظلم و ستم سے واقف تھے 
شاہجمال کو درخواست دی کہ اسے وہاں نہیں بھیجا جائے۔(۲۰) اور نگ زیب کے حمد میں 
نجابت خال جو والی بدختال مرزا شاہ رخ کا تیرا لوگا تھا اس نے ابوالفصل معموری کو قتل کرایا '
تواس پر اسے وقتی طور پر یہ سزا دی گئی کہ اس کا منصب و جا گیراور خطاب واپس لے لئے گئے 
لیکن بعد میں اور نگ زیب نے اس کے تمام اعزاز بحال کر دیے۔(۱۲)

اکثر امراء اپنے علاقے کی رعیت پر ظلم کرتے 'کسانوں سے زیادہ سے زیادہ مالیہ و لگان وصول کرتے 'کاریگروں' صنعت کاروں' اور ہنر مندوں سے بگار میں کام لیتے تھے لیکن ان کے مظالم کی سزا انہیں نہیں لمتی تھی۔ حسیس خال کرریہ جو اکبر کے عمد کا امیر تھا وہ رعایا پر ظلم و ستم دھانے میں بدنام تھا(۲۲) رضا بمادر جے شاہجمال نے خدمت پرست کا خطاب دیا تھا اس نے میواتیوں کے خلاف جنگ کی اور بہت خوں ریزی کی۔ چو باتی بچے ان سب کو خصی کرا دیا آگہ ان کی نسل ختم ہو جائے 'عورتوں و بچوں کو بڑی تعداد میں گرفتار کرکے لایا جن کی اکثریت

بموكوں مرگئ ليكن اس كے اس رويہ پر كوئى سرزنش نميں كى گئى-(٣٣)

فان دوراں نفرت جنگ نے وکن کے صوبیدار کی حیثیت سے رعایا پر سخت ظلم کے اور ان سے زبردستی جرمانے و نیکس وصول کئے۔ اس دولت میں سے ایک کروڑ روبیہ بادشاہ کو بجوایا۔ جس دن اس کے مرنے کی خبر برہان پور پنجی تو لوگوں کو اس قدر خوشی ہوئی کہ دو کانوں پر مضائی اور شکر باتی نہیں بجی لوگوں نے سب خرید کرخوش میں تقییم کردی۔(۲۳)

ا مراء کی خود مختاری کی علامت میہ تھی کہ یہ اپنے ماتحتوں کو جو جاہے سزا دیتے۔ عبداللہ خاں 'جما تگیر کے زمانہ میں مجرات کا والی تھا۔ اس نے اپنے ایک مصاحب کی مردن محض اس بات برا اڑا دی کہ اس نے نشہ کے عالم میں اس سے کچھ خوش طبعی کی باتیں کمیں تھیں-(۲۵) ان واقعات سے اندازہ ہو آ ہے کہ مغل عامل ، جا کیردار ، اور عمد پدار خود کو قانون سے بالا تر مجھتے تھے' اور صرف اس صورت میں جب کہ یہ بادشاہ کے خلاف بعاوت کرتے یا سازش کرتے تو انہیں سخت سزا دی جاتی ورنہ اپنے دو سرے جرائم پر بیہ سزا سے پچ جاتے تھے۔ رعیت ہے چیے وصول کرنا' عورتوں کو اغواء کرنا' لوگوں کو قتل کرانا' عوام کو مختلف سزائیں دینا' جنگ کے موقع پر عورتوں و بچوں کو قل کرنا اور عورتوں کی عزت و آبرو لوٹنا عام باتیں تھیں۔ ان باتوں کی شماوت بوسف میرک کی کتاب ومظرشاجمانی" سے بھی ہوتی ہے جس نے شاہماں کے عمد کے ایک امیر احمد بیک خال جو اعتاد الدولہ مرزا غیاث بیک کا بوتا تھا اور سیوستان (سون) کا گورز تھا۔ اس کے دور میں اس کے بھائی مرزا بوسف نے رعایا پر جو مظالم کئے اس نے ان کی تفصیل دی ہے' مثلا لوگوں کو بلا قصور کوڑتے لگوانا' مالدار اشخاص کو بلا کر ان پر جھوٹے الزامات لگا کر انہیں پٹوانا اور پھر ان کا مال و اسباب ضبط کر لینا' خشکی اور دریائی راستوں سے ہر آنے و جانے والے سے جرمانے اور محصول وصول کرنا' یمال تک کہ ایک گاؤں ہے دو سرے گاؤں جانے پر بھی راہداری لیتا' تاجروں کو اس بات پر مجبور کرنا کہ وہ اسے ا پنا مال سے داموں فردخت کریں 'کسانوں پر اس قدر مالیہ لگانا کہ دہ بوری فصل دینے کے بعد بھی مقروض رمیں اور بقایا جات کی وصولی کے طور پر ان کے جانور اور مویثی ان سے لے لیما۔(۲۷) اس تمام لوٹ کھسوٹ اور ظلم کی اطلاع بادشاہ کو اس لئے نہیں مل سکی کہ بیہ خاندان انتهائی بااثر اور بارسوخ تھا اور واقعہ نولیس یا مخبر کی بھی اتی ہمت ند تھی کہ وہ ان مظالم کے بارے میں یادشاہ کو اطلاع دیتے۔ ان واقعات ہے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ مثل امراء کا روبیہ رعیت کے ساتھ کس قدر معاندانہ اور مخالفانہ تھا۔ یی وہ سای حالات تھے جنہوں نے ہندوستان کے ساجی و معاشرتی انداز فکر پر اثر ڈالا اور عوام میں تن بہ نقدیر ہونے اور ہر ظلم کو

#### برداشت كرنے كامادہ بيدا موا-

#### امراء اور بإدشاه

امراء اور بادشاہ دونوں کے مفاہات ایک دوسرے سے وابستہ تھے اس لئے دونوں کے درمیان روابط اور تعلقات تھے۔ امرا بیای نشیب و فراز کے ساتھ اپنی وفاداریاں بدلتے رہتے تھے۔ وہ اس وقت تک بادشاہ کے وفادار رہتے تھے جب تک کہ وہ طاقت ور ہوں۔ لیکن آگر بادشاہ کی طاقت میں ذرا بھی کی آتی تو ان کے تعلقات میں بھی فرق آ جا آ۔ مثلاً اکبر کے امراء جنوں نے زندگی بحراس کی وفاداری کے ساتھ خدمت کی جما تگیر کی بناوت پر انھوں نے اندازہ لگا لیا کہ اکبر اپنا وقت پورا کر چکا ہے اور مستقبل جما تگیر کے ساتھ ہے اس لئے اکبر سے ان کی وفاداری متزلن ہو گئی۔ مرزا ہادی نے توزک کے ویباچہ میں لکھا ہے کہ عرش آشیانی کے تمام درباری مستقبل کو سوچ کر اور انجام پر نظر کر کے جما تگیر کی طرف ماکل ہوئے۔ (۲۷)

جمائیر کی تخت نشنی میں امراء نے بردھ چڑھ کر حصہ لیا اس کے بعد سے ہر نئے حکمران کی تخت نشنی میں امراء کی جماعتیں اپنے اپنے مفادات کے تحت اپنے اپنے امیدواروں کی حمایت کرتیں۔ اس کا بتیجہ یہ نکلا کہ جن امراء کا امیدوار تخت نشیں ہوتا انہیں اعلیٰ مناصب و خطابات ملتے اور سلطنت کے امور میں ان کا اثر و رسوخ برھتا۔ جن امراء کا امیدوار تاکام ہوتا وہ معتوب ہوتے۔ تخت نشنی کے ان جھڑوں نے امراء کے اتحاد کو ختم کر کے رکھ دیا اور اس عفر نے آگے چل کر مغل سلطنت کے زوال میں اہم حصہ لیا۔ اورنگ زیب نے امراء کی اس صورت عال کو اپنے ایک خط میں اس طرح سے لکھا ہے:۔

"میں نے امراء اور منصب داروں کے مناصب میں جو اضافے کئے ہیں وہ ایسے وقت میں کئے ہیں جبکہ ہر طرف فتنہ و نساد کا غبار اٹھ رہا تھا اگر میں ایسا عمل نہیں کرنا تو یہ روپید کے بندے میرا ساتھ کس طرح ویتے اور ان لوگوں کے بغیر میں کس طرح اس معالمہ سے ننجا۔(۲۸)

ساجی سطح پر بادشاہ اور امراء کے تعلقات خوشگوار ہوا کرتے تھے اور امراء بادشاہ کی خوشنودی حاصل کرنے کی غرض سے اسے قبتی تحفہ تحاکف' نذر اور پیش کش دیا کرتے تھے۔ جشن اور تقریب کے موقعوں پر امراء کو پیش کش دینا پڑتی تھی۔ اور بعض امراء انتمائی قبتی نذرانے دیتے تھے جن میں عمدہ موتی' ہیرے' زمرد' یا قوت' سونے کے مرصع برتن اور ناور اشیاء شامل ہوتی تھیں۔ اس کے عوض ان کے عمدوں میں ترقی ہوتی' اعلیٰ خطابات کمتے اور

بادشاہ کی قربت ملتی۔(۲۹) ہر صوبیدار اپنے صوبے کی بیش قیت اشیاء بادشاہ کی خدمت میں پیش کرتا تھا مثلاً اعتقاد خال آصف خال کے بھائی نے کشمیر کے صوبیدار کی حیثیت سے شاہجمال کو قاز کے پر کی کلفیال' شالیں' خوس و کرک (جنگلی جانور) کے پشینہ اور قالین بھیج(۳۰)۔ جب بھی بادشاہ کی جانب سے امراء کو عمدے' مناصب' اور خطابات ملتے تو اس موقع پر وہ بیش قیت نذر پیش کرتے تھے۔ میر ابوالبقا' جس کا خطاب میرخال تھانے شاہجمال کو ایک لاکھ روپید نذر اپنی کرتے تھے۔ میر ابوالبقا' جس کا خطاب میرخال تھانے شاہجمال کو ایک لاکھ روپید نذرانے کے دے کر اپنے خطاب میں "الف" کا اضافہ کرایا اور "امیرخال" ہوا۔(۳۱) اس کے امراء کی ترق میں نذرانوں اور تحفول کو برا دخل تھا۔ جو جس قدر قیمی تحفظ ربتا بادشاہ اس کے اس قدر خوش ہو ا۔(۳۲)

منل دربار میں یہ دستور ہو گیا تھا کہ بنگال کا صوبیدار اپنی تقرری کے دقت بیش قیمت پیش کش بادشاہ کو دیتا تھا مثلاً فدائی خال نے جما تگیر کو ۵ لاکھ اور نور جمال کو ۵ لاکھ روپ دیئے۔ شاکستہ خال نے بھی بنگال کی تقرری پر اور لائک زیب کو ۳۰ لاکھ نقد اور سم لاکھ کے زبورات اور دو سمرا قیمتی سلمان بطور تحفہ دیا۔ (۳۳) اس بیجہ میں یہ اپنے صوبے میں عوام پر سختیاں کر کے ان سے بیہ وصول کرتے۔ اس لئے جب فدائی خال بنگال سے تبدیل ہو کر آیا تو اس کی خلاف دعویٰ کیا گیا کہ اس نے وہال ظلم و جرسے کیر دولت حاصل کی ہے۔ جب اسے جواب وہی کے لئے طلب کیا گیا تو اس نے بعد صرف خرجی کال کر کما کہ اس کا جواب اس کی نوک پر ہے' اس پر بادشاہ نے چشم بوشی کی۔ یہی حال شاکستہ خال کا تھا' اس کے عرف پر بے انتما دولت اس کے بادشاہ نے چشم بوشی کی۔ یہی حال شاکستہ خال کا تھا' اس کے عرف پر بے انتما دولت اس کے بادشاہ نے خشم بوشی کی۔ یہی حال شاکستہ خال کا تھا' اس کے عرف پر بے انتما دولت اس کے بادشاہ نے خشم بوشی کی۔ یہی حال شاکستہ خال کا تھا' اس کے عرف پر بے انتما دولت اس کے بادشاہ نے خشم بوشی کی۔ یہی حال شاکستہ خال کا تھا' اس کے عرف پر بے انتما دولت اس کے بادل کیا گیا اور بہت می بیش قیمت اشیاء شاہی خزانے میں داخل ہو کیں۔

امراء بادشاہ کی خوشنودی کی خاطر اس کی بردی بردی دعوتیں بھی کرتے تے اور ان دعوت اسلامی سات فیتی تی تی تی تی تی اسلامی دیا کرتے تھے۔ بادشاہ کا کسی امیر کی دعوت تبول کرنا اور اس میں شرکت کرنا ایک اعزاز کی بات ہوا کرتی تھی۔ زین خان کو کہ نے جب اکبر کی دعوت کی تو چبوترے کو طوس کی شالوں سے جو اس زمانہ میں کم یاب ہوتی تھیں' آراستہ کیا۔ تین حوض تھے جن میں سے ایک کو گلب بزدی' دو مرے کو رنگ زعفران اور تیمرے کو ارتبج (پھولوں سے تیار شدہ خوشبو) ہے بھر دیا اور ایک بزار سے زیادہ طوا کفوں کو ان حوضوں میں آبار دیا۔ سے تیار شدہ خوشبو) ہے بھر دیا اور ایک بزار سے زیادہ طوا کفوں کو ان حوضوں میں آبار دیا۔ صحن میں پانی کی بجائے عن گلاب سے چھڑکاؤ کرایا' جوا برات ٹوکریوں میں بھر کر' ہاتھیوں کے ماتھ بادشاہ کو دیے(س) مرزا عزیز کو کہ نے بادشاہ کی ضیافت کی تو عربی و عراقی گھوڑے جو طلائی ماتھ بادشاہ کو سامان سے آرائت تھ' برتن' ظروف تخت و کری' کپڑا' اور فیتی جوا برات بادشاہ کے حضور میں بیش کئے۔ شنرادوں اور بیگات کو علیمہ و سے تھے دیے(س) – اعتاد الدول نے

جما تگیر کو دعوت میں بلایا (۱۲۱۹ء) تو دور دراز تک کا علاقہ سجایا گیا اور ردشنی کا انتظام کیا گیا۔
تخد میں بادشاہ کو ایک قیمتی تخت دیا جو تمین سال کی مدت میں تیار ہوا تھا۔ اس پر بادشاہ نے کما
کہ "بلا مبالغہ حضرت عرش آشیانی کے ابتدائے عمد سلطنت سے لے کر آج تک جب کہ میری
سلطنت کا چودھواں سال ہے بزے امراء میں سے کسی نے بھی الیی چیش کش نہیں کی"(۱۳۱)
آصف خال نے جما تگیر کی ایک بہت ہی پر تکلف دعوت کی اس کے بارے میں جما تگیر نے
کسی الکے ادے میں جما تگیر کی ایک بہت ہی پر تکلف دعوت کی اس کے بارے میں جما تگیر نے

"میرے دولت خانے ہے اس کے گر تک تقریباً ایک کوس کا فاصلہ تھا۔ نصف راستے میں اس نے مخل اور بیات دریفت اور سادہ مخل بچھایا تھا جس کی قیمت جسے دس بڑار بتائی گئی ... جو پیش کش اس نے میرے لئے تیار کی تھی تفسیل سے میری نظرے گذری جوا ہر' مرصع آلات' طلائی آلات اور فیتی سامان جس کی قیمت ایک لاکھ جودہ بڑار روپیہ تھی۔"(سام)

بادشاہ امراء کی سابی و معاشی امور میں راہنمائی کرتا تھا۔ امراء کے خاندانوں میں شادی ہیاہ اس کی مرضی سے ہوا کرتے تھے۔ بھی بھی دو مخالف خاندانوں کو شادی کے ذریعے ایک دو مرب سے ملا آتھا۔ امراء کو اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ بادشاہ کی مرضی کے بغیر اپنے لاکے یا لاکی کی شادی کریں۔ ممابت خال نے جب اپنے لاکے کی شادی بادشاہ کی مرضی کے بغیر کی تو جما تگیر نے اس کے لاکے کو مزا دی۔ (۳۸) شابی خاندان کے افراد اعلیٰ امراء کی خاندانوں میں شادیاں کیا کرتے تھے۔ باہ شاہ خود بھی امراء کا احرام کرتا تھا اور شزادوں کو بھی اس کی تلقین کرتا تھا کہ وہ ان کے ساتھ بہتر سلوک کریں۔ اگر کوئی امیر یادشاہ کے خلاف اس کی تلقین کرتا تھا کہ وہ ان کے ساتھ بہتر سلوک کریں۔ اگر کوئی امیر یادشاہ کے خلاف بناوت کرتا تو اسے اکثر معانی اور عانی معرفت بناوت کی کوئی بار معانی دی گئے۔ باغی امیر عام طور سے دو سرے امیر کی معرفت معانی کا خواشگار ہوتا اور وہ امیر کی وفاداری کی ضانت دیتا۔ بیرم خال نے بعادت کے دوران معانی کا خواست کی تھی کہ وہ اس کے لئے اکبر سے معانی کے لئے کہے اور اس کی شعم خال سے درخواست کی تھی کہ وہ اس کے لئے اکبر سے معانی کے لئے کہے اور اس کی طاخت دے۔ روسان

جب بھی امراء کو کسی مهم پر بھیجا جاتا تو انہیں یہ افتیارات دیئے جاتے تھے کہ وہ جنگ ختم کر سکتے ہیں اور اپنی مرضی سے صلح کر سکتے ہیں۔ صرف ایک بار ایسا ہوا کہ اکبر نے راجہ بھوان داس کے معاہدے کو' جو اس نے یوسف خال والی کشمیر سے کیا تھا تسلیم نہیں کیا۔ راجہ کو اس بات کا اس قدر افسوس ہوا کہ اس کے بعد اس نے خود کشی کی کوشش کی۔(۴۰)

جو امیر دربار میں رہتے تھے ان پر پابندی تھی کہ وہ ہر صبح دس یا گیارہ بجے اور شام کو شلیمات کے لئے دربار میں حاضری دیں۔ اگر وہ بغیر کی وجہ بے غیر حاضر ہوتے تو انھیں جرمانہ اوا کرنا پڑتا۔(۱۲) مغل دربار کا ماحول چونکہ سازشی تھا اور امراء ایک وو سرے کے خلاف خالفت کے تانے بانے بنے میں مصروف رہتے تھے اس لئے وہ کوشش کرتے تھے کہ دربار میں ہرصوبوں میں ہرصوبوں میں متعین ہوتے تھے وہ دربار میں اپنے وکیل اور جاسوس رکھا کرتے تھے تاکہ انہیں واقعات کی متعین ہوتے تھے وہ دربار میں اپنے وکیل اور جاسوس رکھا کرتے تھے تاکہ انہیں واقعات کی اطلاع ملتی رہے اور خود کو سازشوں سے محفوظ رکھ سکیں۔ عبدالرحیم خان خانال کے دو تین اطلاع ملتی رہے اور خود کو سازشوں سے محفوظ رکھ سکیں۔ عبدالرحیم خان خانال کے دو تین آدئی اسے روزانہ دربار کی خبریں بھیجا کرتے تھے۔ اس کے علاوہ اس نے عدالت 'کیمری' کوتوالی اور بازاروں میں بھی جاسوس جھوڑ رکھے تھے جو ہر خبراس تک پہنچاتے تھے وہ ان کو پڑھ کر جلا اور بازاروں میں بھی جاسوس جھوڑ رکھے تھے جو ہر خبراس تک پہنچاتے تھے وہ ان کو پڑھ کر جلا در بازاروں میں بھی جاسوس جھوڑ رکھے تھے جو ہر خبراس تک پہنچاتے تھے وہ ان کو پڑھ کر جلا در بازاروں میں بھی جاسوس جھوڑ رکھے تھے جو ہر خبراس تک پہنچاتے تھے وہ ان کو پڑھ کر جلا

امراء کو ان کے منصب کے اعتبار سے علم' ہاتھی' نقارے' ماہی مراتب اور پاکلی ملا کرتی تھیں۔ جہا تگیرنے اعتاد الدولہ کو تمن توغ عطا کیا اور اعزاز دیا کہ وہ شنرادہ خرم کے بعد اپنا نقارہ بجا سکتا ہے۔(۴۳س)

شابان مغلیہ میں یہ وستور تھا کہ جب بادشاہ 'جلوس کی شکل میں نکلتا تو امراء اس کے ہمراہ ہوتے۔ برنیراس سلسلہ میں لکھتا ہے کہ یہ امراء بادشاہ کے جلوس میں ساتھ ساتھ چلتے ہیں۔ ان کی سواریاں بادشاہ کی سواری کے پیچھے ہوتی ہیں اور بغیر کسی ترتیب کے یہ دھوپ و گری میں ادھرے ادھریدیشان پھرتے رہے ہیں۔(۲۳)

امراء کو اس بات کی اجازت نمیں تھی کہ وہ بادشاہ کی اجازت کے بغیر دربار ہے جائیں 'ج کریں یا کوئی سفر کریں۔ اگر امیر کا تبادلہ کسی دو مری جگہ ہو آ تو وہ دربار میں آکر جانے کی اجازت لیتا اگر تبادلہ کسی تصور کی وجہ ہے ہوا ہو آ تو دربار میں آنے کی اجازت نمیں ہوتی تھی۔(۳۵) اگر بادشاہ کسی امیر پر لوازش کر آ تو اس کے گھر جا آ اس کے پیار ہونے کی صورت میں اس کی مزاج پری کر آ وفات کی صورت میں اس کے گھر جاکر اہل خاندان سے اظہار میں دریا۔

جو امراء کمی تصور یا غلطی کے مرتکب ہوتے تو بادشاہ مخلف طریقوں سے ان پر اپنے غصہ و پارا نسگی کا اظہار کر تا تھا۔ مثلاً ایسے امراء کو اجازت نہیں ہوتی تھی کہ وہ دربار میں آئیں اور کورنش و تسلیم بجالا کمیں۔ اسے کمی دور دراز صوبے میں بھیج دیا جاتا تھا جیسے بنگال و سندھ یا اسے اس کے گھر میں نظر بند کر دیا جاتا تھا اور کمی کو اس سے ملنے کی اجازت نہیں ہوتی تھی۔ اگر اس کا جرم زیادہ سخت ہو تا تو اس کا منصب گھٹا دیا جا تا یا منبط کرلیا جا تا اس کا خطاب واپس کے لیا جا تا اور جا گیر صبط کرلی جاتی۔ ایک سزایہ بھی تھی کہ جلا دطنی کے طور پر اسے جج پر جانے کا تھم دیا جاتا تھا۔ امراء کے لئے جیل خانے نہیں ہوتے تھے اس لئے انہیں کسی امیر کے جانے کا تھم دیا جا تاکہ وہ ان کی گرانی کرے بعض او قات انہیں گوالیار کے قلعہ میں بھیج دیا جا تا گھا۔

میرد کر دیا جا تاکہ وہ ان کی گرانی کرے بعض او قات انہیں گوالیار کے قلعہ میں بھیج دیا جا تا

### خانه نشيني

امراء کے لئے ملازمت سے ریٹائر ہونے کا کوئی تصور نہ تھا اگر وہ خود ریٹائر ہوتا چاہتا تو بادشاہ کو درخواست ویتا تھا کہ اس کے گذارے کے لئے کوئی جاگیر دی جائے مثلاً تشخصہ کے گور نرخان دوراں نے درخواست دی کہ بوڑھے ہونے کی وجہ سے اس کی بیٹائی کمزور ہوگئ ہے ادر اب وہ اس قابل نہیں کہ مزید خدمات سرانجام دے سکے لنڈا اسے ریٹائز کیا جائے بادشاہ نے اسے خوشاب کا پرگذ جس کے محاصل ۳۰ لاکھ درہم تھے دیدیا۔(۲۷)

آغائے آغایاں نے جمانگیر کی خدمت میں ۳۳ سال گذارے بردھاپے میں اس نے درخواست دی کہ وہ اب دربار میں حاضری نہیں دے سکتا اور بقیہ عمر دبلی میں گذار تا چاہتا ہے لنذا اسے ریٹار کیا جائے۔(۲۵) بعض او قات بادشاہ امیر کے بوڑھے ہوئے پر اسے خانہ تشیٰی یا گوشہ نشینی کی اجازت دے ریتا تھا اور ان کے گذارے کے لئے وظیفے مقرر کر دیتا تھا یہ وظیفے ۲۰ ہزار سے ۳۰ ہزار روبیہ سالانہ ہو! کرتے تھے اور ان میں وقا "فوق" اضافے بھی ہوتے رہتے سے۔

# ضبطى

مغل سلطنت کا یہ دستور تھا کہ امراء کے مرنے کے بعد ان کی جائیداد سلطنت کے قرضوں
کی ادائیگی کے سلسلہ میں ضبط کر لی جاتی تھی۔ ایبا معلوم ہوتا ہے کہ امراء اپنی زندگی میں
افراجات کا باقاعدہ حساب کتاب نہیں دیا کرتے تھے اور انہیں جو آمنی ہوتی تھی وہ اسے بلا
درینے فرچ کر دیتے تھے اس لئے ان کے مرنے پر ان کی جائیداد کی تمام تفصیلات جمع کی جاتی
تھیں اور بیش قیمت اشیاء مثلاً ہیرے 'جوا ہرات' ہاتھی اور محلات کو ضبط کر لیا جاتا تھا اور بھایا
اس کے وارثوں میں تقسیم کر دیا جاتا تھا۔ لیکن جائیداد کی بیہ تقسیم شریعت کے مطابق نہیں
ہوتی تھی بلکہ بادشاہ کی مرضی کے مطابق ہوتی تھی۔ جائیداد کی اس ضبطی سے مرنے والے

امراء کے اہل خاندان پریثان ہوتے تھے۔ برنیر لکھتا ہے کہ بعض امراء کے مرنے کے بعد ان کے بید ان کے بید ان کے بید ان کے بید اور کی امیر کی فوج میں ملازمت کرنے پر مجبور ہو جاتے ہے۔ (۲۸)

عام طور سے بادشاہ متونی امیر کے وارثوں کے ساتھ اچھا سلوک کرتا اور باپ کی جائداو الوکوں میں تقیم کر دیتا تھا۔ اکثر برے لاکے کو باپ کا خطاب بھی دے ویا جاتا تھا۔ (۴۹) بماور خال رو بید کے مرنے پر اس کے برے لاکے ولاور خال کو ایک بزار ذات اور ۵۰۰ سوار کا منصب ویا۔ چھ لاکے جو چھوٹے تھے انہیں مناسب حمدے دیئے۔ ہاتھیوں کے علاوہ بقیہ مال لاکوں کو دے دیا۔ (۵۰) خان دوراں کی وفات پر اس کا مال و اسباب اس کے لاکوں میں تقیم ہوا(۵۱) اعتاد الدولہ کے مرنے پر اس کی تمام جاگیراور اسباب نورجمال کو طا۔ (۵۲)

آصف خال نے مرفے سے پہلے لاہور کی جو پکی جو ۳۲ لاکھ میں تیار ہوئی تھی، آگرہ وبلی ا اور کشمیر میں اپنی مخارات ، باغات ، اور جوا ہرات سونا ، چاندی و دوسری قیمتی اشیاء جن کی قیمت دو کروڑ پچاس لاکھ روپیہ ہوتی تھی بادشاہ کو دے دی کہ اس کے مرنے کے بعد ضبلی میں لے لیا جائے۔ بادشاہ نے اس کی دفات کے بعد اس کے تین لڑکوں اور پانچ لڑکیوں کو ۲۰ لاکھ روپیہ دیا باقی سامان ضبط کرلیا۔(۵۳)

بعض امراء کے خاندان اس ضبطی کے خلاف باقاعدہ مزاحمت کرتے تھے۔ جب مرزا رستم صفوی مرا اور آگرہ کے حکام نے اس کا مال و اسباب ضبط کرنا چاہا تو اس کی بیوہ نے کنیروں کو مردانہ کپڑے پہنا کر بندوقیں تھا دیں اور لانے پر تیار ہو گئی۔ اس کا کمنا تھا کہ ان کے ساتھ دو سرے عام امراء جیسا سلوک نمیں کرنا چاہئے۔ اس پر بادشاہ نے ہاتھیوں کے علاوہ دو سرا سامان انہیں بخش دیا۔ (۵۴) شاہجمال کے ایک امیراسلام خال کا آخری وقت قریب آیا تو اس نے ایٹ تا ہے کا یہ مراسلام خال کا آخری وقت قریب آیا تو اس نے ایٹ تام کاغذات جلا دیئے اور اپنا سارا سامان لؤکوں اور بھائیوں میں تقیم کردیا اور بادشاہ کے یاس ۲۵ لاکھ روبیہ کا حساب بھیج دیا۔ ۵۵)

ہندو امراء کی جائیداد اور دولت ضبط نہیں کی جاتی تھی کیونکہ ان میں اکثریت کے پاس موروثی جاگیریں ہوتی تھیں لیکن جن کی جائیدادیں موروثی نہیں تھیں وہ ضبطی کے دائرے میں آتی تھیں۔ ہاکنس نے لکھا ہے کہ راجہ جگن ناتھ' راجہ بماری مل کا اوکا مراتو بادشاہ نے اس کی جائیدادیر قبنہ کرلیا اس میں جوا ہرات کے علاوہ ۲۰ من سونا بھی شامل تھا۔(۵۲)

صبطی کے عمل کے دوران اہل خاندان یقینا ایک اذبت تاک عمل سے گذرتے ہوں گے۔ اس سے چھیے ہوئے خزانے اور مال و اسباب کے بارے میں معلومات کی جاتی ہوں گی۔ حکومت کے کارندوں کا رویہ خراب ہو تا ہوگا۔ حماب کتاب اور اخراجات کو کم دکھانے کے لئے رشوت بھی دی جاتی ہوگی اور متوفی امیر کے مخالفین اس کے اہل خاندان کی بربادی کے خواہش مند ہوتے ہوں گے اس لئے کما جا سکتا ہے کہ اکثر امراء مرنے سے پہلے اپنی دولت اہل خاندان ہیں ختل کردیتے ہوں گے یا اپنی زندگی ہی میں خرچ کرکے تمام کردیتے ہوں گے۔

### طرزمعاشرت

اکبر کے زانہ میں جب مغل سلطنت کو استحکام ہوا اور مغل فتوحات کا نہ ختم ہونے والا سلسلہ شروع ہوا تو اس کے ساتھ ہی بادشاہ اور امراء طبقوں میں خوشحالی و فارغ البالی آئی۔ مخلف ذرائع سے دولت جمع کی جانے گئی اور زندگی کی آسائش اور ضروریات برھنے گئیں۔ مغل امراء کی شاندار حویلیاں' باغات' بارہ دریاں اور مقبرے تقیر ہونے گئے۔ لباس کی نفاست و خوبصورتی میں اضافہ ہوا' کم اس غلام و خوبصوں کی رونق برھنے گئی' ضد منگادوں اور نوکوں کی تعداد میں اضافہ ہوا' ہاتھی گھوڑے اور پالکیاں خوبصورتی و برھنے گئی' ضد منگادوں اور نوکوں کی تعداد میں اضافہ ہوا' ہاتھی گھوڑے اور پالکیاں خوبصورتی و آرائش میں ایک دو سرے سے بازی لے جانے گئیں' بیرے جوا ہرات' اور سونے جاندی کے سامان اور زبورات کا استعال برسے گیا۔ وعوق ' تقریبات اور تفریحات پر برسے چڑھ کر بیبہ خرچ کیا جانے لگا۔ حرم میں عورتوں کی تعداد برسے گئی اور فیاضی و سخاوت کا اظہار زیادہ سے زیادہ بوئے لگا۔ مثل امراء نے ایک الی نقافت کو پیدا کیا جس کا تعلق معاشرے کے اعلی' دولت مند اور حکران طبقہ سے تھا۔ یکی نقافت کو پیدا کیا جس کا تعلق معاشرے کے اعلی' دولت مند اور حکران طبقہ سے تھا۔ یکی نقافت مغل ہندوستان کی نقافت بنی اور اس کی بنیاد پر مند اور حکران طبقہ سے تھا۔ یکی نقافت مغل ہندوستان کی نقافت بنی اور اس کی بنیاد پر مندوستان کی دولت و خوشحالی اور شان و شوکت کے تذکرے ہوئے۔

دولت و آمنی اور خوشحالی کے لحاظ سے مغل امراء اپنے وقت کے لحاظ سے سب سے زیادہ دولت مند لوگ تھے۔ ان کی آمنی کے ذرائع میں شخواہ ، جاگیر و زمین سے لگان و مالیہ فتوحات کے نتیجہ میں مال غنیمت ، تجارت میں آمنی سود پر قرضہ دینے سے آمنی ، انتحوں اور رعیت سے تحفہ و تحاکف و نذرانے اور رشوت و ناجاز طریقوں سے دولت حاصل کرنا تھے۔ دولت کی بہتات کی وجہ سے یہ انتمائی فضول فرچ ہوتے تھے اور اپنے عمدہ و مرتبہ کے مطابق بدی شان و شوکت سے رہتے تھے۔ آمنی سے زیادہ فرچ کرتے تھے کیونکہ انہیں معلوم تھا کہ بدی شان و شوکت سے رہتے تھے۔ آمنی سے زیادہ فرچ کرتے تھے کیونکہ انہیں معلوم تھا کہ ان کے مرنے پر ان کی جائیداد ضار جو جائے گی پھر بھی مرنے پر جائیداد کے علاوہ فطیر رقم چھوڑ کر مرتے تھے۔ دولت خال جو اکبر کے زمانہ کا ایک امیر تھا خواجہ سراؤں کا سردار تھا۔ مرنے بعد اس نے دس کرد را شرفیاں چھوڑیں۔ یہ جوا ہرات ، سونا اور چاندی ، برتوں کے علاوہ

ہے جس کی قیت ساکروڑ بنتی تھی۔(۵۷) آصف خال کی جاگیر کی آمدن ۵۰ لاکھ سالانہ تھی۔ وار وارا شکوہ کی بارہ میننے کی تنخواہ دو کروڈ سات لاکھ بچاس بزار بنتی تھی۔ ہفت ہزاری منصب دار کی تنخواہ ۳۰ لاکھ سالانہ تھی دو سرے ذرائع آمنی اس کے علاوہ تھے۔(۵۸) آصف خال کے اخراجات اس قدر تھے کہ سمجھ میں نہیں آتے تھے یہ بادشاہ 'شنزادوں اور بگیات کی دعو تمل کرتا اخراجات اس قدر بادشاہ کو قیمتی تحفے اور پیش کش دیا کرتا تھا کھانے اور دعوتوں کا بردا اہتمام کرتا تھا اور بادشاہ کو قیمتی تحفے اور پیش کش دیا کرتا تھا کھانے اور دعوتوں کا بردا اہتمام کرتا تھا۔ (۵۹)

حد شاہ جمال کے ایک امیراعظم خال کے ۵۰۰ ملازم تھے' ۴۰۰ غلام تھے' اس کا ماحانہ خرچہ دس بزار روپیے تھا اس میں اس کے اصطبل کا خرچہ شامل نہیں تھا جس میں ۵۰۰ گھوڑے اور ۵۰ ہاتھی تھے۔ اس کے ملازمین زرق برق لباس پہنتے تھے اور جب وہ باہر لکلنا تو اس کے ساتھ ۳۰۰ سپاہیوں کا ایک دستہ ہو تا تھا۔(۲۰)

ماند مللوجب اس سے ملا تو یہ مجرات کا گور نر تھا اس وقت اس کے پاس ۱۰ کو ڈر دو ہیں تھا۔ اس کی لؤکی کی شادی شاہ شجاع سے ہوئی تو اس نے ہیں ہاتھی ۱۰ ہزار گھوڑے اور ۲ ہزار ماز و سامان سے لدی گاڑیاں جیز میں دیں۔(۱۱) برے امراء نے افزاجات اور فرچ کا جو معیار قائم کیا اس کی دجہ سے چھوٹے امراء مالی لحاظ سے پریشان رہتے تھے کیونکہ انہیں فوج اور ملازمین اور نوکروں کی بری تعداد کا فرچہ برداشت کرنا پڑتا تھا۔ بادشاہ کو جشنوں اور دیگر موتعوں پر تحفے ریا پڑتا تھا۔ بادشاہ کو جشنوں اور دیگر موتعوں پر تحفے دیا پڑتے تھے۔ اور مراجن سے قرضہ لیا کرتے تھے۔ اور مرادت پر مماجنوں سے قرضہ لیا کرتے تھے۔

برنیرامراء کے افراجات اور طرز معاشرت پر تذکرہ کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ وہلی میں متوسط طبقہ کا کوئی شخص نہیں یا تو بوے لوگ میں یا غریب۔ بازار میں اکثر وہی چیزیں لمتی ہیں جن کو امراء تاپند کر کے چھوڑ دیتے ہیں۔ پھل میوہ اور گوشت منگا ہے اور امراء کے علادہ دوسرے لوگ نہیں کھاتے۔(۱۳)

امراء کے گھروں میں ضرورت مندلوگوں کا بچوم لگا رہتا تھا۔ ان میں ملازمت کے خواہش مندلوگ بھی ہوتے تھے اور وہ بھی ہوتے تھے جو معاثی مدد جاہتے تھے یا کسی کی شکایت کرتا جاہتے تھے اور انسان کے طلب گار ہوتے تھے۔ ان حالات میں امراء کے طبقہ نے عوام کی امیدیں وابستہ ہوئیں اور عوام یہ سمجھنے لگے کہ صرف ان کے ذریعہ ان تمام مسائل و معاملات مل ہو جائیں گے اس لئے وہ ان کا احرام کرتے تھے اور انسیں اپنے سے برتر سمجھنے تھے۔ مل ہو جائیں گے اس لئے وہ ان کا احرام کرتے تھے اور انسیں اپنے سے برتر سمجھنے تھے۔ معلوں میں آتے وقت یہ امراء اس بات کا پورا پور خیال رکھتے تھے کہ ان کی نشست و

برفاست کفتگو اور حرکات و سکنات میں سنجیری ہوتا کہ ان کی شخصیت کا رعب نوگوں پر پڑ

عکے۔ ان کی محفلوں میں ''امیر توزک'' ہوا کر تا تھا جس کے فرائض میں یہ شامل تھا کہ وہ لوگوں

کو مجلس کے آواب سے آگاہ کرے۔ مجلس میں امیر خود تخت پر چھولداری کے پنچ بیشا کر تا تھا

ملاقاتی امیر سے ملتے وقت اسے نذر ویتے تھے اور پھرکورنش و تسلیمات بجا لاتے تھے۔ آنے
والوں کے نام کا اعلان کیا جا تا تھا اور تعارف کے بعد اسے اس کے مرتبہ کے مطابق مگہ دی
جاتی تھی۔ محفل میں سب فاموش اور یا اوب بیٹھے رہتے اور کوئی اپنی مجلہ سے نہیں ہاتا تھا۔
مختلو کے فاص آواب تھے۔ نہ کوئی ذور سے بواتا تھا اور نہ جم کو حرکت ویتا تھا اگر کوئی راز
کی بات کمنا چاہتا تھا تو اپنے منہ پر رومال رکھ کر آہستہ سے بواتا تھا۔ ہر مخفص اپنا جواب پانے
کے بعد رخصت ہو جا تا تھا لیکن دوست اور برابر کے رتبہ کے لوگ بیٹھے رہتے تھے جب سے کہ
وہ محل مرا میں نہیں چلا جا تا تھا۔ (۱۹۲۳)

اگر برابر اور ہم رتبہ امیر ملئے آتا تو اس کا آگے بردھ کر استقبال کیا جاتا تھا' معانقہ اور بعن کیر ہونے کہ برد کی بردھ کی ہونے کہ استقبال کیا جاتا تھا تو اس کو گیر ہونے کے بعد اسے برابر میں جگہ دی جاتی اگر امیر اپنے مہمانوں کی خدمت میں پان کا بیڑہ لانے کے لئے سواروں کا دستہ بھیجتا تھا۔(۱۵) اگر امیر اپنے مہمانوں کی خدمت میں پان کا بیڑہ بیش کرتا تو یہ ایک بڑے اعزاز کی بات سمجمی جاتی تھی۔(۱۲) امیر اپنے مہمانوں کو باور چی خانے سازاع و اتسام کے کھانے' کچل اور میوے بھیجا کرتا تھا۔(۱۲)

امراء بغیر طازموں ' فادموں ' فوجوں اور باہیوں کے اپنے گھر سے باہر نہیں نکلا کرتے سے ایک مرتبہ اعتقاد خال ایک مجذوب سے ملنے کے لئے پیادہ بغیر طازمین کے چلا گیا چو نکہ یہ شان امارت کے خلاف تھا اس لئے بادشاہ نے اس سے باز پرس کی ۔(۱۸۸) امراء بھی جلوس کی شکل میں باہر نکلا کرتے تھے اور ان کے ساتھ تقریباً ۲۰۰۱ سے ۵۰۰ تک سوار ہوا کرتے تھے ' ہم یا ۵۰ جمنڈے ہوا کرتے تھے جو ان کی سواری کے آگے چلتے تھے۔ وہ اپنے گھوڑے کی غذا کا بہت خیال رکھتے تھے اور انہیں تھی و شکر کھلاتے تھے جس کی وجہ سے وہ خوبصورت اور تازک بہت خیال رکھتے تھے اور انہیں تھی و شکر کھلاتے تھے جس کی وجہ سے وہ خوبصورت اور تازک ہوئے ہوئے اور جو رائے میں آجا تا اسے بلا کی لحاظ کے مارتے۔(۲۰) ان کے ساتھ مور تھل بردار چھڑکاؤ کرنے والے فادم ' خلال ' پیک دان اور پانی کی صراحی لئے طلازم ہوتے تھے۔ پچھ ملازمین کیا ہوتی تھے۔ پچھ ملازمین کی سواری بندیا کھلی پاکلی ہوتی تھی جس میں کتاب اور لکھنے کا سامان لئے ہوتے تھے۔(۱۷) ان کی سواری بندیا کھلی پاکلی ہوتی تھی جس میں بیلے ہوئے یا نیم دراز حالت میں سفر کرتے تھے۔ سواری سے اثر کریہ سید ھے اپنے مکان میں سے طے جاتے تھے۔(۱۷)

چھوٹے منصب وار اور امراء دو تم کے مکان بنایا کرتے تھے' اینٹ اور پھرکے یا کچے اور خس پوش۔ مکانات عمرہ اور ہوا دار ہوا کرتے تھے۔ اکثر مکانوں میں باغیچے ہوتے تھے اور اندر سے آرام دہ اور ہر تم کے سامان سے آرامتہ۔ برے امراء کے مکانات دریا کے کنارے اور شہرے باہر ہوا کرتے تھے۔ مکان میں برا صحن' باغیچ' حوض' اور دالان ہوا کرتے تھے۔ اندر و باہر چھوٹے چھوٹے فوارے لگے ہوتے تھے اور تہ خانے ہوتے تھے جماں گرمیوں میں دد پر کو آرام کرتے تھے۔ اکثر امراء تمہ خانوں کی بہ نبت خس خانوں کو زیادہ پند آرتے تھے۔ (۲۳) ان کے مکانات میں بہت کرے ہوتے تھے لیکن دو سری منزل نہیں ہوا کرتی تھی۔ چھت خالی ہوتی تھی جماں رات کو ہوا کھائی جاتی تھی۔ آلاب و فواروں کے لئے پانی بیل کنووں سے کھنج کر لئے تھے۔ ان مکانات کی زندگی چند سالہ ہوتی تھی کیونکہ ان کی دیواریں گارے سے بی کروتے تھے۔ اور ہوتی تھی کیونکہ ان کی دیواریں گارے سے بی موتی تھی۔ سے آرام کر لئے تھے۔ ان مکانات کی زندگی چند سالہ ہوتی تھی کیونکہ ان کی دیواریں گارے سے بی موتی تھیں۔ اس

امراء ہر بردے شریس شاہی محلات کے ساتھ ساتھ اپنی حویلیاں تھیر کراتے تھے۔ اگرہ میں ان کے محل جمنا کے کنارے تھے۔ اس کے محلات میں ان کے محل جمنا کے کنارے تھیلے ہوئے تھے۔ فتح پور سیری میں بھی انہوں نے اپنے محلات بنائے جو بعد میں کھنڈر ہو گئے۔ امراء جو عمار تیں تقمیر کراتے ان کے مرنے کے بعد ان کے لائے یا متوسلین ان کی مرمت کی طرف توجہ نہیں دیتے تھے اس لئے یہ بہت جلد ویران ہو جاتی تھیں کے نکہ ہرایک کی یہ خواہش ہوتی تھی کہ وہ اپنی عمار تیں خود بنوائے۔(۵۵)

مکانوں میں پٹک سونے یا چاندی کے ہوتے تھے۔ محل کے باہر دیوان خانہ ہو آ تھا جہال خوبصورت قالین بچھے ہوتے تھے یہاں امیر ہر روز مبح کے وقت آگر بیٹھتا تھا اور اپنے معاملات نمٹا آ تھا۔(۷۷) گھر میں میزیا کری نمیں ہوتی تھی بلکہ نشست کے لئے ایک گدیلا بچھا ہو آ تھا جس پر گرمیوں میں چاندنی پڑی ہوتی اور جاڑوں میں ریشی قالین گدیلے پر کم خواب کا ایک گاؤ کئے ہو آ تھا اس کے علاوہ اردگرد مخمل اور ریشی کپڑے کے چند اور کھیے ہوتے تھے۔ دیواروں میں طاق ہوتے تھے۔ والان کی چھت منقش میں طاق ہوتے تھے۔ والان کی چھت منقش میں طاق ہوتے تھے۔ والان کی چھت منقش ہوتی تھے۔ والان کی چھت منقش ہوتی تھے۔ والان کی چھت منقش ہوتی تھے۔ والان کی چھت منقش

امراء کشرت سے عورتیں اپنے محل میں رکھتے تھے اس لئے کیر العیال بھی ہوتے تھے۔
پہلی یوی کا حرم میں اعلیٰ مقام ہوتا تھا۔ سب یویاں بگیات اور کنیزیں محل میں ساتھ رہتی
تھیں۔ ہر بیوی کا علیحدہ کمرہ اور علیحدہ ملازم ہوتے تھے جن کی تعداد ۱۰ سے ۱۰۰ تک ہوتی تھی۔
شوہر ہر ایک کو مابانہ خرچہ زیوارت اور کپڑے دیتا تھا۔ ان کا کھانا باورچی خانہ سے آتا
تھا۔ (۵۸) ہر رات وہ ایک بیوی کے ساتھ گذار آتھا جمال اس کا پر جوش استقبال کیا جاآ۔

ملازمین اس کو نیا لباس پہناتے اگر گرمی کا موسم ہو آ تو صندل اور گلاب کے عرق سے جم کی مائش کرتے۔ اس کے ہاتھ پیر دیاتے اور اسے موسیقی و رقص سے محظوظ کرتے اس ووران اس کی بیوی اس کے پاس بیٹی رہتی۔ خوشبوؤں کا استعمال بہت ہو آتھا اور اکثر امیر شراب پیا کرتے تھے۔ اگر اسے کوئی خوبصورت خواص یا کنیز پند آجاتی تو اس کے ساتھ رات گذار آتا تھا۔ ہر بیم کے لئے بنگال سے خریدے ہوئے خواجہ سرا ہوتے تھے۔ (۵)

امراء کی بگیات قیتی لباس زیب تن کرتیں بھترین غذا استعال کرتیں اور آرام و آسائش کی زندگی گذارتی تھیں گران کی جنسی لذت پوری نہیں ہوتی تھی اس لئے ان کے اور خواجہ مراؤں کے تعلقات کے بارے میں کمانیاں مشہور تھیں۔(۸۰) بعض امراء اپنے محل میں بہت می عورتیں جمع کر لیتے تھے جیے مرزا عزیز کو کہ جس کی ایک جزار پانچ سو بگیات تھیں جن سے اس کے چار ہزار بیچ ہوئے۔(۸۱) اسلیل قلی خال اکبر کے عمد کا ایک امیرتھا اس کے حرم میں ایک ہزار ود سو عورتیں تھیں جب وہ دربار میں جاتا تو ان کے کمربندوں پر ممرلگا کے جاتا تھا۔(۸۲) راجہ مان عمد کا یک جزار پانچ سو عورتیں رکھتا تھا اور ہر ایک سے دویا تین بیچ تھے۔(۸۲)

باور چی خانہ امراء کے ساجی رتبہ کی علامت ہوا کر آ تھا۔ کوئی امیر تنا کھانا نہیں کھا آ تھا کیونکہ اس کے ہمراہ بیشہ مهمان ہوا کرتے تھے۔ کھانوں کی تعداد اور لوازمات کی وجہ سے باور چی خانے کے اخراجات بہت ہوا کرتے تھے۔ باور چی خانے سے نہ صرف امیراور حرم کی بھیات کو کھانا جا آتھا بلکہ یہ کھانا بطور تحفہ دوستوں اور مہمانوں کو بھی بھیجا جا آتھا۔

دستور تھا کہ کھانے کھانے ہے پہلے ہاتھ دھوئے جاتے تھے پھردستر خوان بچھٹا اس کے بعد عقلف شم کے کھانے آتے۔ کھانے کا انچارج درمیان میں بیٹھٹا تھا اور ہر مہمان کی خدمت میں کھانا پیش کر آ تھا۔ کھانے کے وقت جس قدر مہمان ہوتے تھے وہ سب شریک ہوتے تھے وہ سب شریک ہوتے تھے۔ (۸۴) امیر جب کسی کی دعوت کر آ تو اس موقع پر زیادہ اہتمام کیا جا آسیف خال مرزا صفی نے جب خان جہال اودھی کی گرات میں دعوت کی تو کھانوں کی آرائش کا نمایت اہتمام کیا۔ خوان سے لیکر لئگری تک سب سونے چاندی کے تھے۔(۸۵) کسی امیر کی شرت اس کے وسیع دستر خوان کی وجہ سے بھی ہوا کرتی تھی۔ رضا بمادر' خدمت پرست عمد شاہجمال کا ایک اوئی امیر تھا اس کے دو سو نوکر تھے اور سے روزانہ پچاس آدمیوں کے ساتھ کھانا کھا آ تھا۔(۸۷) شجوت خان بمادر عمد عالمگیری کا ایک امیر تھا یہ روزانہ اپنے خاصے سے کھانے کے خوان اپنے ہاتھوں کو بھیجتا تھا اس کے علاوہ اس کے دو سو جم وطن دونوں وقت کا کھانا اس کے باور چی

فانے سے کھاتے تھے۔(۸۷)

کچے امیرانی خوش خوراکی کی وجہ ہے بہت مشہور تھے۔ ابوالفعنل کے بارے میں مشہور تھاکہ وہ ۲۲ سیر کھانا کھا ا تھا۔ اس کا اڑکا عبدالر حمٰن دستر خوان کا گران ہو آ تھا اور دیکھا کر آ تھا کہ اے کون سا کھانا پند آیا جس کھانے کے دو چار لقے لیتا تھا وہ اسے دو سرے دن نہیں کہا آ تھا اگر کوئی چزیدمزہ ہوتی تھی تو کچھ کہنا نہیں تھا بلکہ اپ لڑک کو کھلا آ تھا۔ دکن کی مہم میں اس کے لئے روزانہ ایک ہزار خوان خاصے کے تیار ہوتے تھے اور تمام مرداروں میں تقسیم ہوتے تھے۔ عام لوگوں کے لئے دن بحر کھچڑی پکا کرتی تھی۔(۸۸) شاہجمال کے عمد میں پر کھلف لباس نغیس کھانے اور آرائش و زیبائش میں آصف خال مرزا ابو سعید 'اور باقر خال نجم کانی مشہور تھے لین اعتقاد خال ' آصف خال کا بھائی اس سے بھی بازی لے گیا جب وہ کشمیر میں تھا تو اس کے لئے دود حیا چاول برہانچور سے اور بان کئیری سے آتے تھے۔(۸۹)

برے برے امراء شورہ سے پانی ٹھنڈا کر کے پیٹے تھے، خواہ سفریس ہوں یا گھریس۔(۹۰)
دولت کی بہتات، خوشحالی اور فراغت کی وجہ سے امراء کے مختلف شوق اور مشغلے ہوا کرتے تھے
جن میں یہ اپنا بیبہ اور وقت صرف کرتے تھے۔ اس کے پس منظر میں نام و نمود و شہرت کی
خواہش، خود کو دو مروں سے مہتاز کرنا اور اپنی شخصیت کو ابھارنا ہوا کرتا تھا۔ یہ فیاضی و سخاوت
کا مظاہرہ بھی کرتے تھے اور دین سے لگاؤ ظاہر کرنے کے لئے مجدیں بنواتے نہ ہی جلے و وعظ و
قرآن خوانی کی محفلیں منعقد کراتے تھے۔ شخ فرید کے بارے جس یہ شہرت تھی کہ ان کے در
سے کوئی خالی ہاتھ نہیں جاتا تھا جب وہ دربار میں جاتا تو راستے میں درویشوں کو قبائیں، کمبل،
پادریں اور جوتے تقسیم کرتا جاتا۔ درویشوں، یواؤں اور حاجت مندوں کے اس نے سالانہ
وظیفے مقرر کر رکھے تھے۔ گجرات میں سادات کے لاکے اور لاکیوں کی فہرست تیار کرا رکھی تھی
ان کی شادیوں کے اخراجات خود دیتا تھا۔ سال میں تین مرتبہ اپنے ملازمین کو ناحیس دیتا۔ پیادہ
بیاجیوں کو ایک کمبل اور خاکدیوں کو جوتے دیتا تھا۔ روزانہ ایک بخرار آدمیوں کو کھانا کھلا تا تھا

اسلام خال چشی سلیم چشی کے پوتول میں سے تھے جب یہ صوبہ بنگال میں تھے تو وہال کی تمام طوا تنیں ' ڈو خیاں ' کنجنیاں نوکر رکھ رکھی تھیں۔ ان پر سال میں ۹ لاکھ ساٹھ بزار روپیہ خرچ کرتے تھے۔ ان خرچ کرتے تھے۔ ان کے علاوہ ریشی کپڑول کے خوان اور زیور انعام میں دیا کرتے تھے۔ ان کے دستر خوان پر کھانے کی ایک بزار مظریاں (لکڑی کی روغن کی ہوئی سنی) ہوتی تھیں جب کہ و خود جوار باجرہ کی روئی ساگ اور خشکہ سے کھاتے تھے۔ (۹۲)

جما تگیر قلی خان عمد جما تگیر کا ایک امیر تھا اس نے سو حافظ قرآن ملازم رکھ رکھے تھے۔ جو سفر و حصر میں قرآن خوانی میں مصروف رہتے تھے۔ خود بہت تخت دل تھا لوگوں کو کوڑے مارنے اور ذرا می خطا پر پھانی دینے سے باز نہیں آیا تھا۔ ایک سوبگل بجانے والے ملازم متھے جو الوائی کے وقت بگل بجاتے تھے۔ ایک سوکٹمیری غلیل باز ملازم تھے کہ کوئی پرندہ اس کے سر یرے اڑکر نہ جائے یہ اسے مار گراتے تھے۔ (۹۳)

ای طرح مخلف امراء کو مخلف شوق تھے۔ سعید خال کو خواجہ سراؤل کا شوق تھا۔ ایک ہزار خوبصورت خواجہ سرا طازم رکھے تھے۔ چار سو خواجہ سرا رات کو اس کی حفاظت کرتے تھے۔ (۹۳) خان بمادر ظفر جنگ کی محفل میں لظم و نثر تکوار' جوا ہر' گھوڑے' ہاتھی اور قوت باہ کی اوویات کے تذکرے ہوتے تھے۔ (۹۵) حکیم صدرا کے پاس تین سوکنیزیں تھیں اس نے ہر ایک کے ذمہ ایک کام سپرد کر رکھا تھا اور صبح ہے شام تک انہیں مصوف رکھتا تھا۔ (۹۲)

جعفر خال اورنگ زیب کا وزیر بهت نازک مزاج تھا۔ سفید قیمتی کیڑا پند کر یا تھا۔ ایک بار صوبہ مالوہ کے قاضی نے بہت باریک سوت سے کیڑا تیار کرایا اور چند تھان کہ جن کی قیمت اس وقت ۵۰ روپید نی تھان تھی اس کے تحفہ کے لئے لایا جعفر خال نے انہیں دیکھ کر پیشانی پر بل ڈالے اور کما کہ کیڑا بہت موٹا ہے واپس لے جا سکتے ہو قاضی نے ازراہ اوب کما کہ جاندنی کے فرش کے لئے لایا ہوں اس پر فوش ہوا اور تحفہ قبول کرلیا۔(۹۷)

جس طرح یہ امیرانہ زندگی گذارتے سے اس طرح ان کی خواہش ہوتی سے کہ مرنے کے بعد بھی ان کا نام باتی رہے اس لئے ان میں اکثر باغات کی بنیاد رکھتے اور مرنے پر انہیں میں دفن ہو جاتے اس لئے لفظ "روضہ" جو باغ کے معنوں میں ہے مقبوہ کے مفہوم میں استعال ہونے لگا۔ اگر یہ اپنی زندگی میں اپنا مقبرہ نہ بنوا کتے تو ان کی اولاد بنواتی۔ اس کی نزئین و آرائش پر خوب بیبہ خرچ کیا جا آ اس لئے امراء اور بادشاہوں کے مقبرے عوام کی تفریح کے آرائش پر خوب بیبہ خرچ کیا جا آ اس لئے امراء اور بادشاہوں کے مقبرے عوام کی تفریح کے لئے استعال ہوتے سے جماں ان کے اہل خاندان تواب کی خاطر حافظ قرآن ملازم رکھتے خریوں کے کئے لئر خانہ ہوتا اور اس کی بری کے موقع پر روبیہ بیبہ غریوں میں تقسیم کیا جا آ ان اخراجات کے لئے گاؤں وقف کر دیتے جاتے ہے۔ اس کا بتیجہ یہ نکلا کہ عوام میں ان کی بزرگ اور عقیدت کے جذبات پیدا ہوئے اور جس طرح وہ اس دنیا میں انہیں اعلیٰ و افضل سیحتے سے اس طرح وہ آگی دنیا میں ان کی بزرگ کے قائل ہو گئے۔ ان کے مزاروں پر ختیں ما گئے اور یہ سمجھتے کہ ان کے وسلے سے ان کی دعا ضرور تبول ہوگے۔ ان کے مزاروں پر ختیں ما گئے اور یہ سمجھتے کہ ان کے وسلے سے ان کی دعا ضرور تبول ہوگ۔ ان کے مرنے کے بعد ان کی عیاشیوں انکی اوٹ کے سوٹ ایزا رسانی "رشوت اور بددیا تی کو بھلا دیا جاتا تھا اور صرف ان کی خبار کی واقع کے دیوں کی اور کیا جاتا۔

#### حواله جات

ا- آکن - I - ۲۵۲ - ا r - آرا يند: Society and State in the Mughal Period 14 - J Lahore 1978. Ogilby -۳ : الم س- توزک: 1 (انگریزی) ۱۱ می - س ۵- ماثر الامراء: I (اردو رجس) ابوب قادري- لاجور ١٩٦٨ء ص ١١٠ ٢- الشأ: ٢٩ ـ ٣١ ۷- اينا: II ص - ۱۳۳۳ - ۲۳۵ ۸- اینا: I - س - ۱۳۶ ٩- معتد خان: اقبال نامه جما تليري (اردو ترجمه) كراچي (؟) م - ٢٣ rm - 1: 26 -10 ١١- الضا : ١١ - ١٣٥ ١٢- الضأ - ص - ١٠٨ ۱۳- ایضاً: I - ص - ۲۹۷ F. Pelsaert: Jahangir's India. Cambridge 1925. ١٥- معتمر خال: ص - ٢٦ r .. \_ rqq \_ III : \$1 -14 ۱۱- توزك: I من - ۸۳ ۱۱ : ۱۱ س - ۱۸ - ۱۸ rq \_ rA \_ / \_ Mandelslo -19 William Foster: English Factories in India. Oxford. -re 109-10 129 - III : \$1 -ri 0011: 26 -rr ٣٣- انشأ: ١١١ ۲۳ - الضأ: ۲۸۸ - ۲۵۰ ron \_ 1 \_ Jiz -ra ٢٦- يوسف ميرك: آرخ مظر شابجماني حيدر آباد سنده ١٩٩٢ ع ١٥٧ - ١١١

۲۷- توزک - II می - ۱۰

۲۸- رقعات عالمکیری: (اردو ترجمه) نفیس اکیڈی کراحی ۱۹۷۰ء ص ۲۳۴ ۲۹- برنیر: ص ۲۷۰ - ۲۷۱ ۳۰ ماژ : آس ۱۸۳ ا۳- ایناً - ۱۷۲ ۳۲ نامس رو: ص - ۸۱ 19A - IF - IF - II: \$6-PF ٣٧٣ - ايضاً: ٣٧٣ ٣٥- النبأ: ١-٢٢ ۳۹ - توزک - ۱ - من - ۲۲۲ ٢٧- الضأ: ١١٥ ۳۸- کیبرج مسری آف انڈیا ۔ IV می ۔ ۱۷۳ ۳۹- عبدالباتی نهوندی: I - ص - ۱۷۸ ۰۶- مدانونی: I (انگرمزی) ص - ۱۳۳۳ ام- برنير: ۱۱۲ r: المر : T: المر - 200 - 201 ۳۷- ایشاً: ۱۳۷ ۲۱۸ - برنیر ۱۱۲ - ۲۱۵ - ۲۷۰ ۵م- اطبر على - ص - ۱۳۶ ۲۷0 - آزک I - ۲۷0 ٢٨٢: الضا : ٢٨٢ ۲۱۲ - ۲۱۱ - ۲۱۸ ويم- باكنس: ص - ١٠١٧ ۵- مار: 1 - س ۲۱۹ ۵- توزك - ١١ - ص - الما 120 - 1: 11 -or ٥٠- العنا: ١٦٢ ۵۴- اينا: ۱۱۱ - ص - ۳۲۰ ۵۵- اینیا ۱۱: ۱۱ - س - ۱۲۸ ٥٦- باكنس: ص - ١٠٥ ۲۱ ـ اس − Prince -۵۷

۸۰۸ - ۸۰۷ - از: ۱۱: ۱۸ - ۵۸

-- برنیر: ص - ۲۵۷ ۱۹- گاژ - ص ۲۳۹ - ۲۳۰ - ۲۳۰ ۱۶- گاژ : ۱۱ ص - ۱۳۷ - ۱۳۸ ۱۳- ایشاً: ۵ ص - ۲۱۱ ۱۹- ایشاً: ۱ ص - ۲۹۸ ۱۹- ایشاً: ص - ۲۵۸ ۱۹- ایشاً: ص - ۲۵۸

#### أثحوال باب

## مغل معاشره اورعوام

عام طور سے مغل معاشرہ اور اس کی ثقافت کو دربار کی شان و شوکت 'مغل حکرانوں کے جاہ و جال اور امراء کی خوشحالی سے جانچا پر کھا اور دیکھا گیا ہے اور اس وجہ سے مغل دور کھومت کو ہندوستان کی آرخ کا سنری دور کما جاتا ہے۔ اس سنری دور کی نشانیاں آج تک محلات 'باغات ' قلع' دروازے اور بارہ دریوں کی شکل میں موجود ہیں 'جو عظمت رفتہ اور قصہ پارینہ کی یاد دلاتی ہیں۔ اس طرح جب ہم آریخوں میں مغل دربار کی رسومات ' تفریحات ' تواروں جشنوں اور جلوسوں کی شان و شوکت کے بارے میں تفسیلات پڑھتے ہیں تو ذہن ہی تصور قبول کرتا ہے کہ مغلوں نے ہندوستان کو عظمت کی بلندیوں تک پہنچا دیا۔ مغلیہ دور کی مصوری موسیقی علم و ادب 'شعر و شاعری ' فن تغیراور انتظام سلطنت نے ان کی حکومت کو دنیا کی دد سری عظیم سلطنت سے ان کی حکومت کو دنیا کی دد سری عظیم سلطنت سے متاز کر دیا۔ مغل حکمرانوں کی انسان دوستی اور انساف پندی کے دائیات ہیں تاثر دیا جاتا ہے کہ ان کے عمد میں رعیت خوشحالی' امن و امان اور چین کی دائی گذار رہی تھی۔

آریخ میں مغل خوشحالی اور سنری دور کا تصور اس لئے ابھراکہ مورخوں نے ہندوستان کے عوام کی اقتصادی و سابی زندگی کا جائزہ نہیں لیا۔ بغل طبقاتی معاشرہ میں رعیت کی کوئی حیثیت نہیں تھی اور نہ ہی بادشاہ اور امراء کے مقابلے میں انہیں کی قتم کے حقوق حاصل شخے۔ رعیت کا اکثرتی طبقہ بے حس بے جان اور مظلوموں کا ایک ایبا طبقہ تھا جو ہر قتم کے شعور سے عاری تھا اس لئے یہ طبقہ محض محنت مزدوری کرکے حکران طبقوں کو دولت فراہم کرتا تھا اور سلطنت و حکومت کے معاملات میں اس کا کوئی عمل و دخل نہیں تھا۔ اس لئے مغل مورخوں نے اس بات کی کوشش نہیں کی کہ عوام اپنی محنت سے مغل معاشرے کی تھیل و تشکیل میں جو حصہ لے رہے ہیں اس کی نشاندی کریں۔ ان کے نزدیک عوام جابل بے شعور اور کمتر درجہ کے لوگ تھے جن کا نہ تو معاشرہ میں کوئی مقام تھا اور نہ ہی وہ آریخ ساز تھے۔ ان کی نگاہوں میں حکران طبقے کا کردار اہمیت کا حامل تھا جو جگوں میں بمادری و شجاعت دکھاتے اور

زمانہ امن میں دعوتوں و محفلوں کے ذریعے ثقافتی سرگرمیوں میں حصہ لیتے۔ اس لئے انہوں کے ا عوام کی زندگی کو نظر انداز کڑ کے صرف تھران طبقے اور اس کی سرگرمیوں پر توجہ دی اور تاریخ کی تھکیل میں صرف انہیں کا ذکر کیا۔ اس لئے ضرورت اس بات کی ہے کہ مختصرا "اس کا جائزہ لیا جائے کہ معاشرہ کی ثقافت کن حالات میں پیدا ہوتی ہے اور کس طرح ترتی کرتی اور سمجیل کو پہنچتی ہے؟

معاشرہ میں ثقافت کی بنیاد بھیشہ شہروں میں بڑی جمال حکمران طبقہ اور اس طبقہ ک ضروریات کو بورا کرنے کے لئے ہنر مند و کاریگر جمع ہو جاتے تھے۔ حکمران طبقہ اپنے اقتدار اور طاقت کو فوج کی قوت سے محفوظ رکھتا تھا اور این اقترار کے خلاف ہونے والی ہر مزاحت کو سختی سے دیا دیتا تھا۔ جب ایک مرتبہ ملک کے نزدیک و دور کے علاقوں میں اس کے خلاف بعاوتين ختم موجاتين اور اس كا اقتدار متحكم موجاتاتوه انتظام سلطنت كي طرف توجه ديتا اور ابے کارندے ملک کے کونے کونے میں مقرر کرکے حکومت کے نام پر فیکس جمع کرآ۔ زمینیں جا کیروں کی شکل میں سلطنت کے عمد پدلدوں میں تقسیم کردی جاتیں تھی جو اس کی آمانی سے انا حصہ لے کر بھایا مرکزی حکومت کے خزانے میں جمع کر دیتے تھے اس کا بتیجہ یہ لکا تھا کہ گاؤں اور دیماتوں سے نگان' مالیہ' خراج اور شیکسوں کا پیسہ صوبوں کے مرکزی مقامات اور وہاں سے دارالحکومت میں آتا شروع ہو جاتا تھا۔ اس پیسہ سے بادشاہ و امراء اور حکمران طبقہ اپنی جدا گانه اور علیحده ثقافت کی بنیاد ڈالا کرتے تھے۔ ہس قدر کسانوں اور کاشنکاروں سے لگان و مالیہ لیا جا یا تھا، جس قدر رعیت پر فیکس لگائے جاتے اس قدر بادشاہ کے خزانے میں اضافہ ہو یا اور اس پیدے بادشاہت کے اداروں کی تفکیل ہوتی وج میں اضافہ ہوتا اس کے لئے سے سے ہتھیار اور اسلحہ تیار ہونا' جزلوں اور پ سالاروں کے آرام و آسائش کے لئے خیمہ و شامیانے والکیاں واتھیوں اور محوروں کے ساز و سامان اور آلات میا کئے جاتے۔ طاقت ور فرج کے وجود میں آنے بغاوتوں کے خاتمہ اور چھوٹی ریاستوں کی فتح کے بعد اب شمری زندگ میں ثقافت کے دو سرے بہلوؤں پر توجہ دی جاتی تھی۔

مثلاً قلع جو پہلے حفاظت کے لئے بنتے تھے اب خوبصورتی کے لئے تعمیر ہونے گئے۔ محلات و باعات میں متروں اور مقبروں کی مماروں میں نزاکت آنے گئی۔ لباس کھانے 'رہائش کے سازو سامان ' تبوار ' جشن ' تفریحات ' مشغلوں اور کھیلوں میں جدتمی ہونے لگیس اور اس مرحلہ پر ان ماہر فن کاروں ' اور کار گیروں کی ضرورت ہوتی تھی جو حکمران طبقے کے لئے جدید سے جدید چیز تیار کریں۔ حکمران طبقے کی خوشحالی کے ساتھ ہی شاعروں ادیوں اور مورخوں کی

سربرسی کی جاتی۔ موسیقی و رقص کی محفلیں منعقد ہوتیں اور جمالیاتی احساسات کی شخیل کے مصوری کو ترقی دی جاتی۔ یہ سرگرمیاں معاشرہ میں ایک اعلی نقافت کو جنم ویتی۔ مغل نقافت رفائی مرحلوں سے گذر کر اپ عروج پر پینی۔ مغل نقافت ایک طبقاتی نقافت تھی کیونکہ حکران طبقہ جس نے ریاست کے اداروں کی مدد سے پیداواری ذرائع اور دولت پر قبضہ کیا تھا وہ اس حیثیت میں تھا کہ فرصت اور فارغ البالی کے لمحات میں ایک اعلیٰ نقافت کو تخلیق کر سکے جب کہ عوام کی اکثریت جو محنت و مشقت میں معروف تھی اس کے پاس نہ تو وقت تھا اور نہ ذرائع کہ کوئی اعلیٰ نقافت پیدا کر سکی میں اس لئے مغل معاشرہ میں امراء اور عوام کی قافت کی ایک تصویر' جو محدود مواد سے تیار ہوتی جیش کی جا رہی ہے۔

مغل دور کے شہروں میں آبادیاں اور محلے ساجی و معاثی لحاظ سے علیحدہ علیحدہ ہوا کرتے سے امراء کی حویلیاں شہر کے خوبصورت ترین حصوں میں ہوتی تھیں جب کہ غریب لوگ چھوٹے اور کچے مکانوں میں کئی خاندان مل کر رہتے تھے اس لئے ان کی آبادی مخبان ہوتی تھی، سڑکوں اور پانی کے نکاس کا انظام نہ ہونے کی وجہ سے یہ آبادیاں انتہائی گندی اور غلیظ ہوتی تھیں اس لئے ان علاقوں میں بیاریاں عام تھیں۔ بارش کے موسم میں مختلف وبائیس چھوٹ بڑتی تھی اور ان کی روک تھام اور طبی سولتیں نہ ہونے کی وجہ سے بڑار ہا افراد ان کا شکار ہو جاتے تھے۔ اسپتالوں کی کی' اور علاج معالج کی سمولتیں نہ ہونے کے سبب آکٹریت ان بیاریوں کا علاج جھاڑ بھونک اور تعویڈ گنڈ سے سے کرتی تھی جس کی وجہ سے قوہم پرستی اور ضعیف الاعتقادی کا عام رواج تھا۔

شہروں میں غریب اور بے روزگار افراد کی بہتات تھی اور یہ معمولی اجرت پر کام کرنے کو تیار رہتے تھے اس لئے بادشاہ و امراء کو نجی ملازم اور فوج کو نئے بیای آسانی ہے مل جاتے تھے۔ ملازمت کی کی وجہ ہے ہرایک کی یہ کوشش ہوتی تھی کہ وہ کی امیر کے بال ملازمت کرنے کے بعد اسے نہ چھوڑے اور وفاداری و نمک طالی کے ساتھ اس کی خدمت کرتا رہے۔ اگرچہ ان کی شخواہیں بہت کم ہوتی تھیں گریہ بھی انہیں پابندی سے نہیں ملتی تھیں اس لئے ان کی زندگی غربت و مفلمی میں گزرتی تھی۔ عام ملازمین کی تخواہ سے سم روبیہ ماہانہ ہواکرتی تھیں(ا) بھی یہ شخواہ نقد ملتی تھی اور بھی جنس کی صورت میں یعنی پرانے برتن اور کپڑے۔ اگر ان ملازمین کا آقا طاقت ور ہوتا تو یہ بھی اس سے فائدہ اٹھا کر رعیت کو لوشے۔ جب یہ اپنے تھے ان ملازمین کا تقا طاقت ور ہوتا تو یہ بھی اس سے فائدہ اٹھا کر رعیت کو لوشے۔ جب یہ اپنے تھے ان ملازمین کا تقا طاقت اور بھی ہی سے اپنا کمیشن جے "دستور" کہا جاتا تھا کاٹ لیتے تھے

کیونکہ ان کی تنخواہی اس قدر کم تھیں کہ ایمانداری کی صورت میں یہ اپنا اور اپنے الل خاندان کا گذارہ نہیں کر کتے تھے۔(۲)

کم اجرت کی وجہ سے ہرامیرکے پاس فدمٹگاروں کی بڑی تعداد ہوا کرتی تھی جب وہ باہر جا آئ و اس کے ملازمین اس کے گھوڑے کے ساتھ ساتھ بھاگتے رہتے تھے۔ عام طور سے ایک امیر کے ضروری ملازموں میں ساکیس'گاڑی بان' فراش' مشعل چی' ساربان' مساوت' مور چیل بردار اور پیام بردار ہوتے تھے۔ پیغام بردار کی کمریں دو گھنیٹاں بندھی ہوتی تھیں جب وہ پیغام لے کر بھاگ کر جا آتو یہ گھنیٹاں بجتی رہتی تھیں۔(۳)

کار گروں میں معمار' بڑھی' لوہار اور دوسرے پیشہ ور تھے جو صبح سے لے کر شام تک کام کرتے تھے اور مشکل سے روزانہ ۵ سے ۲ فئے کماتے تھے۔ اگر حکومت کے افسروں' منصب داروں جیسے دیوان' کوتوال' یا بجشی کو کسی کار گرکی ضرورت ہوتی تو اس سے زبردتی کام کرایا جاتا بعض او قات یا تو اس اجرت بالکل نہیں ملتی تھی یا تھوڑی بہت دے دی جاتی تھی۔ عوام اپنے رہنے کے لئے کچی مٹی سے مکان بناتے تھے جس کی چست چھپر کی ہوتی تھی۔ مکانات عام طور سے ایک کمرے کے ہوا کرتے تھے' کمروں میں کوئی کھڑی نہیں ہوتی تھی۔ روشنی د ہوا صرف دروازے سے آتی تھی۔ فرش اور دیواروں پر گوبر مل کر پلاسٹر کر دیتے تھے۔ فرنی و ہوا صرف دروازے سے آتی تھی۔ فرش اور دیواروں پر گوبر مل کر پلاسٹر کر دیتے تھے۔ فرنی ہوتے تھے جن میں کھانا کھایا جا تا تھا۔ بستر کے لئے صرف ایک چادر ہوتی تھی سردیوں میں اپنے جلا کر کمرہ کو گرم رکھتے تھے آگ بستر کے لئے صرف ایک چادر ہوتی تھی سردیوں میں اپنے جلا کر کمرہ کو گرم رکھتے تھے آگ کرے دروازے پر جلاتے تھے کیونکہ کمرہ میں کوئی آتی دان نہیں ہوتا تھا۔ (۵)

غریب لوگ دن میں صرف ایک مرتبہ کھانا کھا سکتے تھے اگرچہ تھوڑے بہت خوشحال لوگ دن میں دو مرتبہ کھا لیتے تھے اس صورت میں خاص کھانا دوپہر کا ہوا کر آ تھا۔ کھانے میں چھاچھ ہوتی تھی اور بقدر ہمت تھی استعال کیا جا آ تھا کیونکہ تھی کو شالی ہندوستان میں طاقت کی غذا سمجھا جا آ تھا۔ دبی 'ستی مضائیاں اور گر خاص خاص مو تعول پر کھائے جاتے تھے۔(۱) نمک کا شکیک چونکہ حکومت کے پاس تھا اس لئے بہت منگا تھا۔ مصالحوں میں زیرہ 'دھنیہ 'اور ادرک کا عام استعال ہو آ تھا۔ الا پکی 'لونگ اور کالی مرچ متی تھی سرخ مرچ کا استعال نہیں ہو آ تھا۔ ہندوستان میں پیدا ہونے والے پھل اور نشک میوہ بہت منگے ہوتے تھے اور ان کی قوت خرید ہندوستان میں پیدا ہونے والے پھل اور نشک میوہ بہت منگے ہوتے تھے اور ان کی قوت خرید سے باہر تھے۔(2) عام آدی گوشت کے ذاکتہ سے ناوائف تھا اور ان کا پہندیدہ کھانا کھچڑی ہوا کہ استعال نہیں کھا کے تھے وہ بحث مون میں کھانا نہیں کھا کے تھے وہ بحث ہوئے جنے یا اناج کے دانے کھا کر گذارہ کر لیا کرتے تھے۔(۸) غریب آن کی غذا

هِي ميسوں شامل نسيں تھا بلكہ جاول' جوار' باجرہ اور داليس كھا يا تھا اور تركاريوں كا استعمال زياوہ كرتا تھا۔(٩)

عام آدمی کا لباس محض ایک بغیر سلا ہوا کرڑا ہوا کر اتھا جس سے وہ اپنی بربیکی چیپا سکتا تھا۔ سردیوں میں موٹی اون یا روئی کے کرڑے بہنتا تھا۔ اگرچہ ہندوستان میں کرڑا بنایا جا تا تھا گر اس کے بادجود غربیوں کے لئے بہت منگا تھا۔ عورتوں کا لباس ساڑھی تھا جس پر وہ بلاؤز نہیں بہنتی تھیں۔ کچھ علاقوں میں چولی اور انگیہ کے ساتھ لنگا پہنا جا تا تھا۔(۱) لوگوں کے پاس عام طور سے ایک جوڑے نہیں پہنتے تھے اور علی جوڑے نہیں پہنتے تھے اور نگھ پیرچلتے تھے۔(۱۱) گرجو تھوڑی بہت استطاعت رکھتے تھے وہ چپل استعال کرتے تھے۔(۱۱) غرب عورتیں جو تیس عورتیں اور ملازمت و کام کاج کی غرض سے گھرسے نکلا کرتی تھیں بی غریب عورتیں تھیں جو امراء کے ہاں کھانا پکانے صفائی کرنے اور دو سرے نجی کاموں پر ملازم ہوا کرتی تھیں۔

غریب لوگوں کی تفریح میں باغات وریا یا جمیل کے کناروں پر جانا اور مزارات کی زیارت کرنا تھا۔ خصوصیت سے عورتوں کی تفریح مزارات پر جانا اور وہاں پڑھادے پڑھانا اور مرادیں مانکنا تھا۔ اس کے علاوہ وہ لوگ سانپ کے تماشہ 'بندروں کی حرکتوں' اونٹوں کے کرتبوں سے لطف اندوز ہوتے تھے۔ یہ تماشہ کرنے والے شر شراور گاؤں گاؤں پھر کر عام لوگوں کو سستی تفریح فراہم کرتے تھے۔ گاؤں اور ویساتوں میں زندگی اور بھی فیردلچپ اور کیسال ہوتی تھی۔ اگر کوئی گاؤں فصل خراب ہونے کی وجہ سے مالیہ اوا نمیں کر پا آتھا تو اس کے عوض میں کسانوں اور ان کی عورتوں و بچوں کو فروخت کر دیا جا تا تھا۔ اس خوف سے اکثر کسان بھاگ کر دوسرے علاقوں میں پناہ لیتے تھے جس کی وجہ سے زمینیں خجر اور جنگل ہو جاتی تھیں۔(۱۳) انتظام کی خرابی اور موسی طالت سے اکثر قبط پڑتے رہتے تھے اور وہائیس آتی رہتی تھیں۔ ان دونوں صورتوں میں کسان متاثر ہو تا تھا کوئکہ حکومت کی جانب سے بہت کم صورتوں میں مدد دی جاتی تھی۔(۵)

شہروں اور دیماتوں میں مفلس اور غربت کا علاج اکثر بادشاہ اور امراء اس میں سمجھتے تھے کہ غریبوں مختابوں ور درویشوں کے لئے برے شہروں میں تنگر خانے کھول دیئے جائیں۔
اس قتم کے نظر خانے احمد آباد' اللہ آباد' لاہور' آگرہ اور دبلی میں کھولے گئے۔ قط کے زمانہ میں ان نظر خانوں کی تعداد بردھ جاتی تھی۔ مغل دور حکومت میں ہندوستان میں سخت قط پڑے جس کن تنجیج میں لوگوں نے اپنے گھر بار چھوڑ دیئے اور ملازمت وغذا کی تلاش میں دو مرے

علاقول میں ملے گئے۔ اکثر نے بعوک سے تنگ آگر اپنے بچوں تک کو فروخت کر دیا۔ اورنگ نیب کے زمانہ میں قط اور منگائی سے لوگ اس قدر پریثان موے کہ غذا کی علاش میں اپنے علاقے چھوڑ کر دارا لکومت میں آگئے جمال اس قدر جوم ہواکہ چلنے پھرنے کے رائے بند ہو گئے۔ اس طرح مفلس کا علاج خیرات کے ذریعہ کرنے کی کوشش کی جاتی تھی لیکن اس سے مفلسی کا خاتمہ تو نہیں ہوا مرخیرات دینے والے فیاض و سخی ضرور مشہور ہوئے۔مفلسی و غربت ' الى بريشانيان احول كى كندگ فذاكى كى عنت رمشقت كى زيادتى كى وجه سے لوگوں كى عمر كم ہوا کرتی تھی۔ اس لئے یہ رواج تھا کہ جلدی عمر میں شادی ہو جاتی تھی اور ۳۵ ہے ۴۰ سال کا آدمی خود کو بو رحما تصور کر با تھا۔ امراء کے طبقہ میں جلدی اموات کی وجہ ان کی خوش خوراکی جنبی امراض اور سنتی و کابل متی- اس لئے اس معاشرہ میں ضروری تھا کہ جو کھے حاصل کرنا مووہ بیں سے تمیں سال کی عمر میں کرلیا جائے۔ عوام میں سیاسی شعور کا نقدان تھا انہیں ایک ہی چیز کا سبق دیا جا آ تھا کہ بادشاہ کے ساتھ وفادار رہنا چاہئے اور حکومت کے ہر ظلم و ستم کو خاموثی سے برداشت کرنا چاہئے۔ ظلم کے خلاف آواز اٹھانا اور نظام کے خلاف انقامی جذبات پیدا کرنا ساج کی روایات کے خلاف تصور کیا جا یا تھا اس لئے قناعت و مبرو شکر سے زندگی بسر كرنا قابل فعل اور قابل تقليد كام مواكرتے تھے يا پيروں و صوفيوں كى تعليمات ميں پناہ لے كر ترک دنیا کے اصولوں کو اختیار کیا جا تا تھا۔ معاشرے اور اس کے نظام سے مزاحت کرنے کے بجائے یہ کام خدا کے سرد کر دیتے جاتے تھے کہ ظالم کو اس کے ظلم کی سزا ملے گی اور بدی کا

صدیوں کے ظلم و ستم نے عوام کی شخصیت کو کچل دیا تھا وہ اس بات کی عادی ہو چکے تھے
کہ بادشاہ کو حکومت کرنے اور حکومت کے عمدیداروں کو ان پر ظلم کرنے کا حق ہے۔ وہ
حکمران طبقہ کی شان و شوکت سے ہیبت زدہ ہو جاتے تھے اور ان کی برتری کو خاموثی سے بغیر
کسی دلیل کے تسلیم کرتے تھے۔ وہ سلطنت اور اس کی انظامی پیچید گیوں کو نہیں سمجھتے تھے اسی
لئے درباری مورخوں کو ان کی سیدھی سادھی زندگی میں کوئی کشش نظر نہیں آتی تھی اور وہ
انہیں تاریخی عمل میں ایک بہتا ہوا دھارا سمجھ۔۔

# حواله جات

De Laet, p. 90. -1

Pelsaert, 62. \$3. -r

٣- اينا: ١٢

٧١ - ايضا: ١٠ - ١١

۵-

The Cambridge Economic History of India. Cambridge 1982. p.461.

٢- ايضاً: ٢٦٢

۷- ایضاً: ۲۲۳

٨- ايضا : ٢١١ - ٢٢٣

٩- ايضاً: ٢٦١

١٠ - ابضاً: ٢٠٠

ro Pelsaert -II

۱۲- کمبرج اکنامکس مسری: ۲۰۱۰

Al: De Laet -Ir

۲۷: Pelsaert -۱۳

۱۵- کیمبرت آکنامکس مسٹری: ۱۳۳۳

#### كتابيات

H.S.Jarret.

#### ابتدائی ماخذ

ابوالفضل علای: آئین اکبری مرتب: ایج- بلاخ من' کلکته بردداه ۱۸۷۶

اردو ترجمه مولوی محمد فدا علی طالب ' حیدر آباد د کن ۱۹۳۸ء اشاعت دوم- لاہور (؟)

۱٬۱۱۱ م انگریزی ترجمه :

Calcutta 1863-1894. (Bibl.

--- اکبر نام مرتب آما احمه علی و عبدالرحیم

كلكته ۱۸۷۳ء ۱۸۸۷ء

انگریزی ترجمہ:

H.Baveridge. Vol.1-3. Calcutta 1910. (Bibl. Ind.)

اسد بیک: حالات اسد بیک

MS. B.M. OX. 1891.

H.Blochmann

Ind.)

ً اور مگ زیب عالمگیر: رقعات عالمگیری - کانپور ۱۸۸۳ء ---- رقعات عالمگیری مرتب: سید نجیب اشرف ندوی اعظم گڑھ' ۱۹۳۰ء اردو ترجمه عمش بریلوی

کراجی ۱۹۷۰ء کراجی ۱۹۷۰ء

کرا پی ۱۹۷۰ء انگرمزی ترجمہ :

Letters of the Emperor Aurangzeb. Joseph Earles. Calcutta 1788.

بابر' ظهیرالدین : بابر نامه (ترکی متن) مرتب - اے- ایس- بیوریج کندن - لائیڈن ۱۹۰۵ء فاری ترجمہ : عبدالرحیم خان خاناں - بمینی ۱۹۹۰ء

انگریزی ترجمه

A.N. Beveridge, London 1922 - Repr. London 1969.

بدایونی' عبدانقادر: نتنب النوارخ - مرتب احمه علی ۳ حلدس) کلکته' ۱۸۷۸ه (.Ribl. Ind)

(۳ جلدس) علته ۱۸۹۸ء (۱۸۱۵، ۱۸۱۰) اردو ترجمه: احتشام الدین مراد آبادی لکھنو' ۱۸۸۹ء

اشاعت روم' مترتم' محمور احمه فاروقی' کراجی ١٩٦٦ء

بخآور خال' مرآة عالم – MS. B.M. Add. 6757 برجمن رائے چندرا: چہار مچن برجمن MS. B.M. Add 116, 863 تواعد سلطنت شاہجهانی کلکته ۱۲۹۵ء بایزید' بیات تذکرہ ہمایوں و اکبر – مرتبہ: ہدایت حسین کلکتہ ۱۹۴۱ء اگریزی ترجمہ

Engl. tr. of chapters i-iii by B.P. Saksena as: Memoirs of Baizid. In: Allahabad University Studies. Vol., vi, part, i. 1930 pp. 71-148.

جما تكير نور الدين: توزك جما تكيرى مرتب سيد احمد خال على مروط ١٨٦٣ء اردو ترجمه اعجاز الحق قدوى لأجور ١٩٦٨ء الحريزى ترجمه

A. Rogers and H.Beveridge. Vol. 1-2. London 1909-1914.

جوهر آفاجي، تذكره الواقعات

اتكريزي ترجمه

اردو ترجمه: احدالدين احد كراجي ١٩٥١ء

MS.B.M.Add. 16, 711. Eng. translation: Charles Stewart: Privat Memoirs of the Moghul Emperor Humayun. London 1832.

#### J. Sarkar as: Anecdotes of Aurangzib. Calcutta 1912.

کلمات طیبات MS Ethe' 373. B.M. فلام حسین سلیم زید پوری: ریاض السلاطین کلکته ۱۸۹۰ه (Bibl. Ind.) فلام حسین سلیم زید پوری: ریاض السلاطین کلکته ۱۸۹۰ه (Bibl. Ind.) کاهم محمد: عالمگیری ، ۱۳ جرتبه خادم حسین عبدالحی کلکته ۱۸۹۱ه (Bibl. Ind.) گلبدن بیم : بهایوں نامه - مرتب اے- ایس- بیوری کندن ۱۹۰۹ء کلکته ۲۱۸۱ه ، ۲۱ بادشاه نامه - مرتبہ کبیرالدین (۲ جلدیں) کلکته ۱۸۲۱ء ، ۲۵۸۱ء (Bibl. Ind.) مرزا احین قردینی: بادشاه نامه ، ۱۹۵۵ همن خانی : دستان ندامب کانپور '۲۰ ۱۹۹۶ء محن خانی : دستان ندامب کانپور '۲۰ ۱۹۹۶ء انگریزی ترجمه

David Shea and Anthony Trover as: The Dabistan or School of Manners. Vol. 1-2. Paris 1843.

محمه قاسم فرشته : گلثن ابراهیی لکھنوُ ۱۸۷۵ء اردو ترجمه: خواجه عبدالحي لابهور ١٩٦٢ء مستعد خان: ماثر عالمگیری کلکته٬ ۱۸۷۰ء ۱۸۷۳ء اردو ترجمه فدا على طالب حيدر آباد دكن ١٩٣٢ء . منمه خا**ں : اقال نامہ جماتگیری** مرت' عبدالحيّ و احمد على كلكته ١٨٦٥ء (Bibl. Ind.) نجف على خال: شرح آئين اكبرى MS. B.M. Or 1667 موندي لماعيدالياتي أثر رهيمي مرتب بدايت حسين کلته اس م ۱۹۱۰ (Bibl. Ind.) ظام الدين احمد: طبقات اكبرى مرتب لي- دى (٣ جلدس) كلكته ١٩١٣ء انگرىزى ترجمه (Bibl. Ind.) B.De. Calcutta 1936 نظام الملك سياست نامه لمران (؟) نعت الله خواجه : بارخ خال جماني زهاكه ١٩٦٠ء ار ، ترجمه ، محمد بشير حسين ' لا بور ١٩٧٨ء . بوسف ميرك: ناريخ مظهرشا بجهاني: حدر آباد سنده ١٩٣٠.

- Ogilby, J.: Asia, the first part, an accurate description of Persia... the vast Empire of the Mogols. London 1672-3.
- Ovington, J.: A Voyage to Suratt in the year 1689. London 1696
- Payne, C.H.: Jahangir and the Jesuits. London 1930.
- Peter Mundy: The travels of Peter Mundy in Europe and Asia (1608-1677). Ed. by Richard C. Temple. London 1914. (Vol. ii Travels in Asia 1628-1634; H.Soc).
- Pietro della Valle: Viaggi de P. della Valle divisi in tre parti, cioe la Turchia, la Persia, e l' India. Roma 1650. Engl. tr. by G. Harves. Ed. by Edward Grey. London 1892. (H.Soc.) Repr. New York 1964.
- Ralph Fitch: Narrative. Ed. by J.H. Ryley as: Ralph Fitch, England's Pioneer in India and Burma. London 1899.
- Roe, Thomas: The Embassy of Sir Thomas Roe to the Court of the Great Moghul (1615-1619). Ed. by William Foster. London 1899. Repr. Nendeln 1967.
- Sen, S.: Indian Travels of Thevenot and Carreri. Delhi 1949. (Indian Records Series)
- Sidi Ali Rs'is: Mir'at al-Mamalik. Translated from Turkish by Vambery, A. as: The Travels and Adventures of the Turkish Admiral Sidi ali Reis in India, Afghanistan, Central Asia, and Persia, during the years 1553-1556. London 1899.
- Tavernier, J.B.: Traveles in India by Jean Baptist Tavernier, Baron of Aubornne. Vol. 1-2. London 1889. Repr. London 1925.
- Terry E.: A Voyage to East India. London 1655.
- Thevenot, J.de: The travels of Monsieur de Thevenot into the Levant. The third containing the Relations of Indostan, the New Moghul, and other people and Countries of the Indies. London 1687.

#### سفرنام

- Bernier, F.: Travels in the Moghul Empire A.D. 1936-1668. London 1914.
- Brockman, H.D.: Vayages to Disaster, The Life of Francisco Pelsaert. Sydney 1963.
- Du Jarric, P.: Akbar and the Jesuits. London 1926. (Broadway travellers).
- Foster William: The Journal of John Jourdain (1608-1617).
  Cambridge 1905. (H.Soc).
  Early Travels in India (1583-1619). Oxford 1921.
  Repr. Delhi n.d.
- Fryer, J.: John Fyer's East India and Persia: being nine years' travels (1672-1681). With notes and intoduction by William Crooke. Vol. 1-3. London 1909. Repr. London 1912.
- Hawkins, W Captain: Hawkins Voyages during the reigns of Henry VIII, Queen Elizabeth, and James I. London 1878. (H. Soc.) Repr. New York 1970.
- Laet, J.De.: The Empire of the Great Moghul. Bombay 1928.
- Mandelslo, J.A.: The Voyages and travels of J. Albert de Mandelslo. London 1669.
- Manrique, F.S.: Travels of F.S. Manrique (1629-1643).
  Oxford 1927. (Vol. ii is about India).
- Manucci, N.: Storia do Mogor or Moghal India (1653-1703) Vol. 1 4. London 1907-8. (The Indian Text Series).
- Monserrate, A.S.J.: The Commentary of Father Monserrate S.J. on his journey to the court of Akbar. London 1922.
- Narain, B.: A Contemporary Dutch Chronicle of Mughal India. Calcutta. 1957.

- Storey, C.A.: Persian Literature. London 1927-39. Repr. London 1970. (Vol. i. pp. 433-650).
- Sykes, P.: A History of Persia. Vol. 1-2. London 1930.
- Walser, G.: Audienz beim Persischen Grosskoning. Zurich 1965. Die Volkerschaften auf dem Relief von Persepolis. Berlin 1966.
- Watt. W.M.: The Majesty that was Islam. London 1974.

- Frye, R.N.: Bukhara, The Medieval Achievement.

  Norman 1965.
  The Charisma of Kingship in Ancient Iran. In:
  Iranica Antiqua. Vol. iv. 1964, pp. 36-54.
  Gestures of Deference to Royalty in Ancient Iran.
  Ibid. Vol. ix. 1972, pp. 102-7.
- Gibb, H.A.R.: Studies in the civilization of Islam, Ed. by Stanford J. Shaw and William R. Polk. London 1962. Repr. London 1969.
- Ghirshman, R.: Iran. Harmondsworth 1954.
- Goitein, S.D.: Studies in Islamic History and Institutions. Leiden 1963.
- Howorth, H.H.: History of the Mongols. Vol. 1-4. London 1888. Repr. New York 1966.
- Huart, C.: Ancient Persia and Iranian Civilization. Engl. tr. by R. Dobie. London 1927.
- Hughes, T.P.: A Dictionary of Islam. London 1885. Repr. London 1927.
- Ibn Khaldun.: Muqaddima. Engl. tr. by F. Rosenthal. New York 1968.
- Jaraizbhoy, R.H.: Oriental influence in Western Art. Bombay 1965.
- Al-Juwaini, Ata Malik.: Jahan Gusha. Engl. tr. by J.A. Boyle as: The History of the World Conquerer. Vol. 1-2 Manchester 1968.
- Mawardi, Abu'l-Hasan Ali.: Ahkam al-Sultaniyya. Urdu tr. by S.M. Ibrahim. Karachi 1965.
- Olmstead, A.T.: History of the Persian Empire. Chicago 1966.
- Al-Sabi, Hilal.: Rusum dar al-Khilafa. Baghdad 1964.
- Spuler, B.: Iran in fruh-Islamischer Zeit Wiesbaden 1952.

### عمومی کتابیات

- Altheim, F.: Geschichte der Hunnen. Berlin 1959.
- Arnat, P.: The Byzantines and their world, London 1973.
- Arnold, T.W.: The Caliphate. Oxford 1924.
- Balfour, E.: The Cyclopaedia of Indian and of Estern and Southern Asia. London 1885. Repr. Graz 1967.
- Barthold W.: Turkestan down to the Mongol Invasion.

  3rd edition. London 1968.
- Becker, C.H.: Islamstudien. Leipzig 1924. Nachdruck. Hildesheim 1967. (Bd.1).
- Bosworth, C.E.: The Ghaznavids. Their empire in Afghanistan and Eastern Iran (994-1040). Edinburgh 1963.
- Browne, E.G.: A literary History of Persia. Vol. 1-4. (1.2:) London 1902-6, (3.4:) Cambridge 1920-4. Re-issued Cambridge 1928.
- Busse, H.: Chalif und Grosskonig: die Buyiden im Iraq (945-1055). Wiesbaden 1969.
- Clavijo, R.: The Embassy of Ruy Conzaez de Clavijo to the Court of Timour. Engl. tr. by C.R.M. Markham. London 1859. Repr. New York 1970.
- Doerfer, G.: Turkische and mongolische Elemente in Neupersischen. Bd. 1-4. Wiesbaden 1963-75.
- Dilger K.: Untersuchungen zur Geschichte des Osmanischen Hofzeremoniells im 15. und 16. Jahrhundert. Munchen 1967.
- The Encyclopaedia of Islam, 1st edition Leiden & London 1913-34. 2nd edition Leiden & London 1960 seq.

- Sharif, Jaffar.: Qanoon-e-Islam. Engl. tr. by G.A. Herkiot. London 1832.
- Smith V.A.: Akbar the Great Mughal (1542-1605). Oxford 1912. Akbar's "House of worship". In: JRAS 1917, pp. 50-62.
- Stanley, C.: Indian Drawings (Thirty Mughal Paintings of the school of Jahangir). London 1922.
- Suleiman, H.: Miniatures of Babur Nama. Tashkent 1970.
- Tripathi, R.P.: Rise and Fall of the Mughal Empire.
  Allahabad 1959. Some Aspects of Muslim
  Administration Allahabad 1936. Repr. Allahabad
  1956.
- Yasin, M.: A Social History of Islamic India (1605-1748). Lakhnow 1958.
- Yazdani, G.: Jahanara. In: JPHS. 2. 1912, pp. 152-69.

- Mujeeb, M.: The Indian Muslims. London 1967.
- Najib Ashraf Nadwi.: Muqadima Ruqqalat-i-l Alamgiri. Azamgarh n.d.
- Parasad, Beni.: History of Jahangir. Oxford 1922. The Mughal government, with special reference to the reign of Jahangir. In: JIH 1. 1921-2, pp. 92-125, 265-75.

  The accession of Shah Jehan. In: JIH 1922, pp. 1-19.
- Patkar, M.M.: Mughal patronage to Sanskrit learning. In: Poona Orientalist. 3. 1938, pp. 164-75.
- Qanungo, K.R.: Some sidelights on the character and court life of Shah Jehan. In: JIH 1929, pp. 45-52.
- Qureshi, I.H.: Administration of the Mughal Empire. Karachi 1966.
- The Muslum Community of the Indo-Pakistan subcontinent. The Hague 1962.
- Reddi, D.V.S,: Medicine at the Mughal court. In: JIH 17. 1938, pp.165-74; 19. 1940, pp. 56-63.
- Saksena, B.P.: History of Shah Jahan of Dehli. Allahabad 1932.
- Sarkar, J.: Studies in Mughal India. Calcutta 1933.
  Fall of the Mughal Empire. Calcutta 1949.
  History of Aurangzib. Calcutta 1921.
  Mughal Administration. Calcutta 1952.
  Anecdotes of Aurangzib. Calcutta 1912.
- Sayed Ahmad.: Athar al-Sanadid. Karachi 1966.
- Sharma, S.R.: Mughal Government and Administration.
  Bombay 1951.
  Mughal Empire in India. Bombay 1934. Religious
  Policy of the Mughal Emperors. Oxford 1940.
  Jahangir's religious policy. In: Indian Culture. 4.
  1937-38, pp. 305-323.

- Fergusson. J.: History of Architecture in all countries. London 1865.
- Ghani, M.A.: A History of Persian Language and Literature at the Mughal court. Vol. 1-4. Allahabad 1929.
- Haig, W.: The Cambridge History of India. Vol. IV (Mughul Period). Delhi 1963.
- Hambly, G.: Cities of Moghul India. London 1968.
- Hasan Al: Mir Observations on the Mussalmans of India. London 1832.
- Havell, E.B.: A Handbook of Agra and the Taj. Calcutta 1924. The Taj and its Designers. Calcutta 1903.
- Hearn, H.C.: The seven cities of Delhi. London 1906.
- Ibn Hasan.: The Central Structure of the Mughal Empire. London 1936.
- Irvine, W.: The Army of the Indian Moghals. London 1903.
- Jaifar, S.M.: The Mughal Empire (from Babar to Aurangzeb). Peshawar 1936.
- Khosla, R.P.: The Mughal kingship. In: JBORS. 13 1927, pp.250-257.
- Lane, Poole, S.: The Coins of the Mughal Emperors of Hindustan. London 1892.
- Latif S.M.: Lahore, its history, architectural remains and antiquities. Lahore 1892.

  Agra, Historical and Descriptive. Calutta 1896.
- Mathur, N.L.: Red Fort and Mughal Life. Delhi 1964.
- Moin-ud-din Muhammad.: History of the Taj. Ag-1 1905.
- Mubarak Ali.: The Mughal Encampment. In: JPHS October 1975, pp.225-32.

- The birth of Akbar, the Prince, October 15, 1542 A.D.
- In: Proc. 3rd Indian History Congress. 1939, pp. 1002-1012.
- Social reforms of Akbar. In: IHQ 29, 1953, pp. 50-55.
- Kingship and Nobility in Humayun's time. In: JUPHS 14. 1941, pp. 25-38.
- Beveridge, H.: A letter from the Emperor Babur to his son Kamran. In: JASB NS. 15. 1919, pp. 329-334. Salima Sultan Begam. In: JASB NS. 2. 1906, pp. 509-10.
- Binyon, Lawrance: The Court Painters of the Grand Mughals. Oxford 1921.
- Asiatic Art in the British Museum. Paris & Brussels 1925.
- Biochet E.: Mussalman Paintings. Engl. tr. by Binyon C.M. London 1929.
- Brown, Percy.: Indian Painting under the Mughals.
  Oxford 1924.
  Indian Architecture (Islamic Period). Bombay 1968.
- Chandra, S.: Parties and Politics at the Mughal Court. Aligarh 1959.
- Chopra, P.N.: Some Aspects of Society and Culture during the Mughal Age (1526-1707). Agra 1963.
- Chughtai, M.A.: An unpublish contemporary history of Aurangzeb's accession in verse. In: Proc. 6th All India Oriental Conference. 1930, pp. 25-28.
- Fanshawe, H.C.: Delhi, Past and Present. London 1908.
- Faruki, Z.: Aurangzib and his Time. Bombay 1935.
- Felix F.: Mughal Farmans, Parwanas and Sanads issued in favour of the Jesuits missionaries. In: JPHS 5. 1916, pp.1-32. Mughal seals. In: JPHS 5. 1916, pp. 100-123.

# برصغيركي تاريخ يرجديد تحقيقات

Abdul Aziz.: Thrones, Tents and the Furniture used by the Indian Mughals. Lahore n.d. The Imperial Treasury of the India Mughals.

Lahore n.d.

Arms and Jewellery of the Indian Mughals.

Lahore 1946.

The Imperial Libarary of the Moghuls, Lahore 1966.

- Ahmad, A.: Studies in Islamic culture in the Indian environment. Oxford 1964.
- Anmad Bashir.: Akbar, the Great Mughul. Lahore 1967.
- Ahmad, Hafiz: Zibunnisa Begam and Diwan-i-Mukhfi. In: JBORS 13, 1927, pp.
- Airmad, N.L.: Some feasts and festivals at the court of Shah Jahan. In: IHRC 3rd. Proc. 1939, pp. 1133-38...
- Ansari, M.A.: Amusements and games of the Great Mughals. In: IC 35. 1961, pp. 21-31. Court Ceremonies of the Great Mughals. In: IC 35. 1961. i-iv, pp. 183-197.
- Archer, W.A.: Indische Miniaturen. Recklinghausen. 1960.
- Ashraf Hussain.: A Guide to Fathpur Sikri, Delhi 1937.
- Athar Ali.: The Mughal Nobility under Aurangzeb. London 1966.
- Azad, Muhammad.: Darbar-i-Akbari, Lahore 1939.
- Beale, T.W.: An Oriental Biographical Dictionary. London 1894. Repr. New York 1965.
- Benerji, S.K.: Emperor Humayun's marriage with Hamida Banu, September 1541. In: JUPHS 7-i. 1934, pp. 36-41.